
жизнь
Христа

Спасительная 

Иан Томас 

И
ан

 Т
ом

ас
  .   Спа

си
те

ль
на

я  ж
изн

ь  Хр
ис

та

СВЕТ НА ВОСТОКЕ

Иан Томас родился в Лондоне. 
Двенадцатилетним школьником 
принял в своё сердце Христа как 
Спасителя, а когда ему исполнилось 
пятнадцать, решил посвятить всю 
жизнь служению Христу. В Лон-
донском университете возглавил 
Евангельское братство и неустанно 
свидетельствовал людям о Боге – 
даже когда находился на каникулах. 
Необычайно активный, в девятнад-
цать лет он вдруг почувствовал себя 
духовно истощённым, посчитав, 
что трудился напрасно. Именно в эту пору пришло прозрение. 
Господь сказал ему: «В течение семи лет ты живёшь для Меня той 
жизнью, которой должен жить Я через тебя». В 1947 году Иан Томас, 
чьё служение известно ныне всему христианскому миру, основал 
в местечке Кэпернурей (графство Ланкашир, Англия) Миссионер-
ское общество Torchbearers («Факелоносцы»). Там же расположена 
Библейская школа и Международный центр с филиалами в Герма-
нии, Австрии, Швеции, Швейцарии, Новой Зеландии, Австралии, 
Канаде, Соединённых Штатах, Японии и других странах.





СВЕТ НА ВОСТОКЕ

Иан Томас 

жизнь
Христа

Спасительная 



Переводчик Александр Сибилев 
Редактор Константин Прохоров

Корректор Эльвира Цорн
Обложка и вёрстка Татьяны Крук

Томас И.
Т56 Спасительная жизнь Христа / Пер. с англ. — Корнталь: Свет на  
Востоке, 2020. — 144 с.

ISBN 978-3-944772-84-4

Originally published in the USA under the title �e Saving Life of Christ. 
Copyright © 1961 by Zondervan, Grand Rapids, Michigan.
Copyright © 1993 by Torchbearer Publications.

© «Свет на Востоке», 2020.
Изд. №01.486
ISBN 978-3-944772-84-4



СОДЕРЖАНИЕ

Об авторе  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5
Спасительная жизнь Христа . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7
Новый принцип. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17
Три категории людей. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  27
Знаменательный день  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37
Любой куст сгодится . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  51
Церковь в пустыне. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
И вот пришёл Амалик. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
Знай, кто твой враг. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85
Человек, которому следовало помнить. . . . . . . . . . . . .  93
Человек, умерший слишком рано . . . . . . . . . . . . . . . . .  103
Человек с мечом  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
Победа и призвание  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  129





Об авторе

Иан Томас родился в Лондоне. Двенадцатилетним 
школь ником принял в своё сердце Христа как Спа-

сителя, а когда ему исполнилось пятнадцать, решил по-
святить всю жизнь служению Христу. В Лондонском уни-
верситете возглавил Евангельское братство и неустанно 
свидетельствовал людям о Боге – даже когда находился 
на каникулах. Необычайно активный, в девятнадцать 
лет он вдруг почув ствовал себя духовно истощённым, 
посчитав, что трудился напрасно. Именно в эту пору 
пришло прозрение. Господь сказал ему: «В течение семи 
лет ты живёшь для Меня той жизнью, которой должен 
жить Я через тебя». В 1947 году Иан Томас, чьё служение 
известно ныне всему христианскому миру, основал 
в местечке Кэпернурей (графство Ланкашир, Англия) 
Миссио нерское общество Torchbearers («Факелоносцы»). 
Там же расположена Библейская школа и Международ-
ный центр с филиалами в Гер мании, Австрии, Швеции, 
Швейцарии, Новой Зелан дии, Австралии, Канаде, Со-
единённых Штатах, Японии и других странах.





7

Спасительная жизнь Христа

Есть нечто такое, что делает христианство более чем 
религией, более чем этикой, более чем моралью 

убеждённого идеалиста, что определяет необходимость 
христианства для каждого из нас именно сегодня. Это Сам 
Господь, живое содержание хри стианской веры. Он её 
духовный родник, животворный источник. «Верен При-
зывающий вас, Который и сотворит это...» (1 Фес. 5:24). 
Призывающий вас творит то, к чему призывает, «потому 
что Бог производит в вас и хотение, и действие по Своему 
благоволению» (Флп. 2:13). Он посылает тот духовный 
импульс, который приводит вас в движение для испол-
нения Его воли.

Не для того умер Христос, чтобы лишь очистить нашу 
совесть или удалить пятна былых согрешений, но и для 
того, чтобы подготовить почву для Божественной деятель-
ности. Нас учили, что Христос умер для нашего спасения. 
Это действительно так, но это ещё не вся истина. «Ибо 
если, будучи врагами, мы примирились с Богом смертью 
Сына Его, то тем более, примирившись, спасёмся жизнью 
Его» (Рим. 5:10). Таким обра зом, Господь Иисус Христос 
осуществляет Своё служение двумя путями: примиряет 
нас с Богом Своей смертью и спасает нас Своей жизнью.

Давайте рассмотрим, что это значит. Важнейшим 
словом в Евангелии является примирение. «...Мы – 

1



8

Спасительная жизнь Христа

посланники от имени Христа, и как бы Сам Бог увещает 
через нас; от имени Христа просим: примиритесь с Бо-
гом» (2 Кор. 5:20). Этот призыв обращён к грешникам: 
«Примиритесь с Богом!» Как такое воз можно? Это воз-
можно только благодаря тому, что «...Бог во Христе при-
мирил с Собою мир...» (2 Кор. 5:19).

Праведному Богу ничего не оставалось делать, как 
нас, мёртвых по природе во грехах, признать виновны-
ми, вынести смертный приговор, лишить Святого Духа 
и отлучить от жизни Божьей. Но около двух тысяч лет 
назад Бог во Христе шагнул из вечности в суету жизни 
и, пострадав на кресте, «Праведник – за неправедных» 
(1 Пет. 3:18), простирает сегодня пронзённые гвоздями 
руки, чтобы вернуть нас к Богу. «Он грехи наши Сам 
вознёс телом Своим на древо» (1 Пет. 2:24).

Вот что делает чтение Евангелия сегодня крайне не-
обходимым. Просто сознавать это явно недостаточно – 
необходимо сделать моральный выбор. Христос является 
последним словом Бога к человеку, заключительным 
словом Бога, обращённым к нам. И Бог требует ответа.

Наш ответ Иисусу Христу определит наше положение 
в очах Божьих: искуплены мы или попали под осуждение. 
Это, однако, лишь начало пути, «ибо если, будучи врага-
ми, мы примирились с Богом смертью Сына Его, то тем 
более, примирившись (совершившийся факт. – И. Т.), 
спасёмся (продолжающийся процесс. – И. Т.) жизнью 
Его» (Рим. 5:10). Примечательно то, что, как только Бог 
примиряет с Собой человека, ответившего на Его при-
зыв, Он тотчас исполняет его Духом Святым – как про-
щённого грешника. Это возвращение ему Святого Духа 
составляет то, что в Библии называется возрождением 



9

Спасительная жизнь Христа

или обновлением. «Он спас нас не по делам праведно-
сти, которые мы сотворили, а по Своей милости, баней 
возрождения и обновления Святым Духом, Которого 
излил на нас обильно через Иисуса Христа, Спасителя 
нашего» (Тит. 3:5–6).

В третий день после распятия Иисус восстал из мёрт-
вых и явился Своим ученикам. Он наставлял их прибли-
зительно сорок дней, а затем отошёл к Отцу. В первый 
день Пятидесятницы Господь вернулся к ним во Святом 
Духе. Но не для того, чтобы пребывать с учениками 
видимым образом, как Праведник, рождённый девой 
Марией, а чтобы Своим Божественным естеством войти 
в них, сделать их сопричастниками нового единого Тела, 
через которое Христос явил Себя этому миру. Он гово-
рил их устами. Он творил их руками. В этом было чудо 
возрождения, и оно остаётся сердцевиной Евангелия.

«Верен Призывающий вас, Который и сотворит это». 
Призы вающий вас к жизни праведной – это Тот, Кто 
с вашего согласия живёт этой жизнью через вас. Призы-
вающий вас идти и пропо ведовать Евангелие всей тва-
ри – это Тот, Кто идёт и проповедует Евангелие через вас. 

Таков божественный гений, спасающий человека от 
тщетности собственных усилий. Он спасает христиани-
на от тщетной попытки поднять себя, ухватившись за 
ремешки собственной обуви. Если бы не эта божествен-
ная мера предосторожности, призыв обрести Христа 
прозвучал бы впустую, являя жалкое зрелище некоего 
идеалиста, которому всегда не хватает сил.

Если вы доверились Христу не только потому, что 
Он умер ради вашего искупления, но и потому, что Он 
живёт и надеется жить через вас, то следующим вашим 



10

Спасительная жизнь Христа

шагом станет действие, выражающее силу и возможно-
сти Самого Бога. Вам предстоит начать жизнь, по сути, 
сверхъестественную, хотя и в обычном человеческом 
теле. Вы будете совершать поступки, неизбежно сви-
детельствующие и о том, что сердце ваше уже принад-
лежит Христу на небе, и о том, что ваши ноги пока ещё 
стоят на земле.

И всё же вы станете полностью зависимыми от 
жизни Христа, живущего внутри вас, свободными, как 
никогда, от давления обстоятельств и избавленными, на-
конец, от неуверенности в собственных силах, которая 
делала вас то высокомерным горластым бахвалом, то 
жертвой собственной жалости к себе, но в любом слу-
чае – боящимся чужого мнения.

Вы освободитесь от тирании внутреннего врага. Нет 
ничего выше этой победы, ибо жизнью Господа побеж-
дена сама смерть. Христос смертью Своей лишил «силы 
имеющего державу смерти, то есть дьявола» (Евр. 2:14). 
Это воистину победа! 

Вы будете восстановлены в своей истинной человече-
ской природе, станете живым проводником божествен-
ной жизни. Ваша вера распахнёт небесные окна, и Бог 
войдёт в вас, чтобы сделать прежде невозможное – в этом 
отличительная особенность созидающего Божества. 
Ваши друзья будут озадачены, ведь вы действительно 
станете новым творением Божьим: «...Древ  нее прошло, 
теперь всё новое» (2 Кор. 5:17). Примирившись с Богом, 
вы обретёте мир Бога, который «превыше всякого ума».

Итак, если верно то, что Господь Иисус Христос бу-
дет на земле действовать через вас, как Он некогда уже 
совершал Свой труд в теле Человека около двух тысяч 



11

Спасительная жизнь Христа

лет назад, нам необходимо лучше узнать Его земную 
жизнь. Тогда будет понятнее, как Господь может явить 
Себя через нас сегодня. Обратимся к Священному Пи-
санию, повествующему о жизни Христа.

«Едящий Мою плоть и пьющий Мою кровь пребы-
вает во Мне, и Я в нём» (Ин. 6:56). Из содержания этого 
стиха явствует, что Господь Иисус использует фразу 
«есть и пить» в значении «прийти и поверить», чтобы 
все, кто придёт к Нему и уверует в Него, вступили в уни-
кальные отношения с Ним: теперь они живут в Нём, 
а Он живёт в них.

В стихе 57 развивается эта мысль: «Как послал Меня 
живой Отец и Я живу Отцом, так и едящий Меня жить 
будет Мной». Как Он жил Отцом, так и вы будете жить 
Им. Как же Иисус Христос жил Отцом? Вероятно, вы зна-
ете ответ на этот вопрос, но он всё же поначалу удивляет. 

Иисус сказал: «Истинно, истинно говорю вам: Сын 
ничего не может творить Сам от Себя» (Ин. 5:19). «Итак, 
Иисус сказал им: „Когда вознесёте Сына Человеческого, 
тогда узнаете, что это Я и что ничего не делаю от Се-
бя...“» (Ин. 8:28). Здесь мы видим Иисуса Христа как Че-
ловека, живущего в полной несомненной зависимости 
от Отца. Он исполнил Своё истинное предназначение 
как Человек, ибо пришёл в безгрешной человеческой 
плоти, чтобы стать тем, чем человек через грех перестал 
быть – добровольным выразителем присутствия Бога, 
позволяющим Отцу являть Себя через человеческую 
природу.

Хотя Иисус Христос был созидающим Богом, Кото-
рым всё было создано, как Человек Он умалился, отказал-
ся от божественных прерогатив и ходил по земле, являя 



12

Спасительная жизнь Христа

Собой совершенное выражение того, каким задумал Бог 
человека. Вся личность Иисуса Христа была подчинена 
Богу и наполнена Им. Поэтому Господь Иисус молился: 
«И за них Я посвящаю Себя, чтобы и они были освяще-
ны (будучи полностью отделёнными. – И. Т.) истиною» 
(Ин. 17:19). То есть, поскольку Он, живя в постоянной 
зависимости от Отца, не совершал самостоятельно ниче-
го, признавая, что без Отца Он не мог бы ничего делать, 
Он и нас призывает жить в той же полной зависимости 
от Него, не совершая самовольно ничего и признавая, 
что без Него, Христа, мы ничего не сможем делать.

«Я – лоза, а вы ветви. Кто пребывает во Мне, и Я в  нём, 
тот приносит много плода; ибо без Меня не можете де-
лать ничего» (Ин. 15:5). Иными словами, мы можем со-
вершить без Него не более того, что Он сумел сделать 
без Отца. А что мог сделать Отец через Сына? Всё! Ибо 
было возможно Христу всё, что сделал для Него воз-
можным Отец. «Иисус, зная, что Отец всё отдал в руки 
Его...» (Ин. 13:3). «Ибо благоугодно было Отцу, чтобы 
в Нём обитала всякая полнота» (Кол. 1:19).

Итак, что же сможет сделать Иисус Христос через вас 
и через меня? Всё! Он ограничен лишь степенью нашего 
послушания Ему и согласия принять то, что Он делает 
доступным для нас, «...ибо в Нём обитает вся полнота 
Божества телесно, и вы имеете полноту в Нём» (Кол. 2:9–
10). Так что же такое вера, которая производит в нас все 
эти божественные действия? Как вы сможете спастись 
Его жизнью, будучи уверены в том, что искуплены Его 
смертью? Это важнейший вопрос христианской жизни, 
и ответ на него прост: «Праведный верой жив будет» 
(Рим. 1:17).



13

Спасительная жизнь Христа

Верой во всей её простоте. Верой, которой мы при-
нимаем Бога, по слову Его. Верой, которая говорит про-
сто: «Благодарю». 

Если вы хотите познать полноту жизни во Христе, 
будьте восприимчивы к тому, что Он делает, как вы уже 
приняли то, что Он сделал. Доверьте всё, что с вами про-
исходит, мудрости Того, Кто пребывает в вас, осознайте 
силу Его и «всегда радуйтесь» (1 Фес. 5:16). Христианину 
присуща постоянная духовная радость, ибо у него есть 
все основания для этого.

«Непрестанно молитесь» (1 Фес. 5:17). Слово «молить-
ся» здесь не означает «просить» или «умолять», словно Бог 
не желает вам ответить, а просто верою во всякой ситу-
ации исповедоваться Тому, Кто обитает в вас. Могут ли 
сложиться в вашей жизни такие обстоятельства, которые 
Он не смог бы поправить? Есть ли, скажем, какое-то за-
труднение, обещание, проблема, обязанность или соблазн, 
с которыми Ему не справиться? Поскольку Он истинный 
Бог, то для Него нет ни одной нераз решимой проблемы. 
«И открылся Сыном Божиим в силе, по духу святыни, 
через воскресение из мёртвых» (Рим. 1:4), и мы являемся 
наследниками и участниками Его жизни в воскресении.

Поскольку это так, то, полагаясь при любых об-
стоятельствах на Его мудрость, вы непременно ис-
полните ещё одно Его повеление: «За всё благодарите» 
(1 Фес. 5:18). За всё ли? За всё, без исключения, «ибо та-
кова о  вас воля Божия во Христе Иисусе».

Если в той или иной ситуации вы не готовы усту-
пить, зная о мудрости пребывающего в вас Христа, 
значит, вы ещё неподвластны воле Бога. Вы как бы 
заявляете вашим поступком и вашей позицией, что Ему 



14

Спасительная жизнь Христа

нечем вам помочь. Таким образом, вы отрицаете свою 
зависимость от Него и игнорируете повеление: «Духа не 
угашайте». Ведь задача Святого Духа – помочь вам узнать 
на практике всё, чем является в вас Христос.

Быть исполненными Духом Святым означает, что вы 
позво ляете Ему наполнить всё ваше естество мудростью 
Христа, «назидая самих себя псалмами, и славословиями, 
и песнопениями духовными, славя и воспевая в серд-
цах ваших Господу, благодаря всегда за всё Бога и Отца 
во имя Господа нашего Иисуса Христа» (Еф. 5:19–20). 
Такова великая тайна приобщения к неиссякаемым ис-
точникам Бога! 

Какой нелепостью было бы купить автомобиль 
с мощным двигателем и провести остаток своих дней, 
подталкивая его. Устав от бессмысленного труда, вам за-
хотелось бы избавиться от него как от ненужного хлама. 
И всё же для некоторых христиан это может быть Божь-
им предостережением, обращённым к самому сердцу. 
Когда Бог искупил нас драгоценной кровью Своего воз-
любленного Сына, Он, образно выражаясь, установил 
под капотом мощный двигатель, и это не что иное, как 
жизнь воскресшего Сына Божьего, даруемая нам через 
Святого Духа. А теперь бросьте подталкивать! Сядьте за 
руль, включите зажигание и всю массу обстоятельств, 
смущения и соблазнов доверьте Господу.

С какой великой уверенностью вы, искупленные 
грешники, шагнёте в будущее, когда признаете бесплод-
ность собственных усилий и откроетесь тому, что Бог 
сделал доступным для вас в воскресшем Сыне.

Когда вы во Христе – вы искуплены, когда Христос 
в вас – вы освящены! Когда вы во Христе – вы готовы 



15

Спасительная жизнь Христа

к небесной жизни, когда Христос в вас – вы готовы к зем-
ному служению. Когда вы во Христе – меняются ваши 
ориентиры, когда Христос в вас – меняется ваша жизнь. 
В одном случае небо – ваша обитель, в другом случае 
земля – Его мастерская. 

Допустим, из Нью-Йорка, где я сейчас нахожусь, 
мне захочется поехать в Англию. Однако с первого дня 
жизни я прикован к земле законом, который не могу 
преодолеть, – законом тяготения. Но вот мне говорят, 
что есть другие реалии, законы аэродинамики, и если 
я полностью доверюсь им, они освободят меня от силы 
тяготения. Поверив в это, я поднимаюсь на борт авиа-
лайнера и при рёве мощных двигателей обнаруживаю, 
что законы аэродинамики освобождают меня от власти 
закона тяготения. 

Поступая по вере, мне не нужно пытаться избавиться 
от закона тяготения – за меня это делает новый и высший 
закон. Однако если, пролетая над Атлантикой, я по соб-
ственной глупости решу, что в салоне душно, и покину 
самолёт через аварийный выход, то, игнорируя новый 
закон, я тут же почувствую действие старого и, оказав-
шись во власти гравитации, стремительно упаду в океан. 

Итак, чтобы остаться в небесах, я должен сохранять 
свою зависимость от Господа.

Бог призывает и вас поступать по вере, опираясь 
на живого Христа, Который в вас. Он обещает, что, по-
ступая таким образом, вы не поддадитесь искушениям 
плоти. Вы избавитесь от бремени врождённого порока, 
который только Христос может победить. Вы станете бо-
лее чем победителями через Него, который есть «жизнь 
ваша» (Кол. 3:4).



Спасительная жизнь Христа

Кстати, вы когда-нибудь доверялись Христу как сво-
ему Спасителю? Если да, то спасаетесь ли ныне жизнью 
Его? Научились ли вы справляться с обстоятельствами, 
полагаясь на силу Того, Кто в вас? И благодарите ли Его 
за это?

Господь Иисус! Как я благодарен Тебе, что Ты не толь-
ко искупил меня Своей драгоценной кровью, прими-
рил меня с Богом и установил мир между Ним и моей 
грешной душой, но и за то, что Ты воскрес из мёртвых 
и живёшь во мне в образе и силе Твоего Божественного 
Духа; что Ты, не ожидая от меня иного, кроме неудач, 
дал мне силу Твою вследствие слабости моей, победу 
Твою из-за сокрушения моего и Себя Самого, несмотря 
на все мои беззакония. Ныне по вере я вступаю в буду-
щее, ограниченное только тем, чем пожелаешь Ты. Для 
меня жизнь – Христос. Молюсь во имя Твоё. Аминь. 



17

Новый принцип

Итак, мы подошли к тому, что победоносная христи-
анская жизнь – это не метод или способ, а совер-

шенно иной преобразующий принцип жизни, принцип 
изменившейся жизни: «...Не я живу, но живёт во мне 
Христос» (Гал. 2:20).

Такая жизнь – составная часть Евангелия. В чём 
же истинное духовное содержание Евангелия? Оно не 
просто Царство в будущем, а Христос сегодня, прямо 
сейчас! Христос в вас вследствие искупления – вот что 
такое Евангелие! Не видеть этого означает неизбежно 
порождать человека без духовного стержня, чья вера 
бездействует. 

Помните, о чём говорит Иаков в своём послании? 
«Как тело без духа мертво, так и вера без дел мертва» 
(Иак. 2:26). Дух в этом случае – дыхание, а бездыханное 
тело мёртво. Если остановится дыхание, вы умрёте. Ины-
ми словами, живое тело дышит и живая душа дышит. 
В живой вере проявляется жизнь Иисуса Христа. Именно 
по этой причине Христос сказал: «Вот дело Божие: чтобы 
вы веровали в Того, Кого Он послал» (Ин. 6:29). 

Итак, дело Божье – ваша живая вера в мудрость Того, 
Кто в вас, вера, направляющая Его божественное дей-
ствие через вас. Это то, что Библия называет «добрыми 
делами», противопоставляя их «мёртвым делам». 

2



18

Спасительная жизнь Христа

«Добрые дела» имеют источник в Иисусе Христе. 
Это Он действует через ваше тело, отданное Ему как 
живая жертва по вере, что означает вашу полную за-
висимость в противоположность независимости Адама 
(см. Рим. 12:1–2).

В Ветхом Завете есть две иллюстрации, два простых 
примера, касающихся разных сторон одной истины: «вы 
во Христе» и «Христос в вас». Мы коротко рассмотрим 
их, ведь в мире нет лучшего библейского комментария, 
чем сама Библия. Если вы хотите знать, что она имеет 
в виду, обратитесь к ней и найдёте ответ. 

И повёл Моисей израильтян от Чермного моря, и они 
вступили в пустыню Сур; и шли они три дня по пус-
тыне, и не находили воды. Пришли в Мерру – и не 
могли пить воду в Мерре, ибо она была горька, почему 
и наречено тому месту имя Мерра. И возроптал народ 
на Моисея, говоря: «Что нам пить?» Моисей возопил 
к Господу, и Господь показал ему дерево, и он бросил 
его в воду, и вода сделалась сладкой. Там Бог дал народу 
устав и закон и там испытывал его. И сказал: «Если ты 
будешь слушаться гласа Господа, Бога твоего, и делать 
угодное пред очами Его, и внимать заповедям Его, и со-
блюдать все уставы Его, то не наведу на тебя ни одной 
из болезней, которые навёл Я на Египет, ибо Я Господь, 
Бог Твой, целитель твой» (Исх. 15:22–26).

Здесь говорится о том, как Бог выводил израиль-
ский народ из Египта. Не будем останавливаться на этом 
тексте подробно, лишь отметим, что он говорит нам 
об искуплении. И первая иллю страция здесь – горькая 
вода, несущая смерть. Когда же народ возопил к Богу, 
Он указал всем на дерево.



19

Новый принцип

Смысл сказанного ясен, ибо настал день, когда Адам 
впал в грех. Какими тёмными и горькими стали воды 
в душе человека! Все слёзы, муки, вопли, предсмертная 
агония и сама смерть – это следствие того, что Адам 
разрушил доверительные отношения с Богом, и мы все 
теперь наследуем его вину в этом падшем мире. 

Воды действительно темны и горьки в душе чело-
века, но Дух Божий витает над ними, и они волнуются. 
Тогда душа человека просыпается и в конце концов, 
страдая от греха, вопиёт к Богу. И Он говорит: «Вот Аг-
нец Божий, Который берёт на Себя грех мира» (Ин. 1:29). 

Итак, Бог указал Моисею на дерево, «и он бросил его 
в воду, и вода сделалась сладкой» (Исх. 15:25). «Он грехи 
наши Сам вознёс телом Своим на древо» (1 Пет. 2:24). 
Это уже второе древо, которое даёт нам второй (по-
сле Адама) выбор. Адам восстал против Бога у первого 
дерева и, сказав Ему «нет», перешёл из жизни в смерть 
и из зависимости от Бога в независимость. Мы с вами, 
находясь у второго дерева, имея возможность сделать 
новый выбор, теперь можем сказать Ему «да». Вернитесь 
из смерти в жизнь! Восстаньте из мёртвых, из своеволия 
и независимости – в детское послушание веры. 

«Я Господь, целитель твой». Это начало нашего спа-
сения. Это примирение с Богом через смерть Его Сына.

Лишь «древо горечи», драгоценная кровь Господа 
Иисуса, очищает нас от всякого греха. Если будут наши 
грехи, как багряное, Он убелит их, как снег, если будут 
красны, как пурпур, убелит, как волну. Здесь начало на-
шей веры. С этой отметки мы должны двигаться вперёд. 
Если мы этого не сделали, то просто топчемся на месте. 
Было бы печально остаться в таком положении.



20

Спасительная жизнь Христа

В этой связи рассмотрим второй пример. «И сказа-
ли жители того города Елисею: „Вот, положение этого 
города хорошо, как видит господин мой; но вода нехо-
роша и земля бесплодна“» (4 Цар. 2:19). Здесь картина 
совершенно иная.

Мы видим красивый город, расположенный в жи-
вописной местности. Случайный прохожий, странник, 
путешественник, торговец были бы счастливы там пере-
ночевать, а может быть, и провести выходные дни. Они 
бы с радостью вернулись в эту местность и во время 
отпуска вместе с семьёй. Поздравляли бы жителей, что 
те живут среди такой красоты. Однако при всём этом 
обитатели тех мест испытывали большие страдания. 

Когда их поздравляли, они напускали на себя бра-
ваду; когда восхищались красотой их города, они весело 
улыбались. Местные жители тщательно скрывали свою 
печаль, и всё же всякий раз им становилось больно, ког-
да кто-то завидовал их судьбе. Ведь им было известно: 
«Вода нехороша и земля бесплодна».

Под словами «вода нехороша» имеется в виду, что 
она была застоявшаяся, несвежая, и это истощало почву. 
«Земля бесплодна» не означает, что ничего на ней не рос-
ло, в противном случае местность не выглядела бы кра-
сивой. «Бесплодная» здесь означает «плохо рождающая».

Если бы вы побывали там ранней весной, то заме-
тили бы все признаки будущего урожая. Вы увидели бы 
крошечные нежные ростки, пробивающиеся сквозь поч-
ву, распускающиеся листья на деревьях и кустарниках, 
а через пару недель – пышное цветение садов. Всё это 
давало надежду на отличный урожай, и вы делились бы 
с жителями этой радостью.



21

Новый принцип

В этом и заключалась трагедия тех мест. Возможно, 
в сердцах людей там жила хрупкая надежда на то, что 
уж в этом-то году что-то изменится, худшее позади, 
и теперь всё будет иначе, но какая-то свинцовая тяжесть 
сдавливала грудь, и внутренний голос говорил: «Нет, 
всё будет, как прежде». И действительно, всё оставалось 
неизменным. Плоды, почти созревшие, которые можно 
было вот-вот сорвать, преждевременно падали на землю 
и сгнивали. Это была беда красивого поселения, города-
миража, впечатлявшего всех, кроме тех, кто его населял. 
О чём нам говорит эта картина?

Возможно, даже о вас. Не удивляйтесь: это иллю-
страция плотского христианина. Вы можете сказать: 
«Я думал, что плотской христианин – это вероотступ-
ник, например, человек, ходивший в церковь, а затем 
сбежавший с чужой женой». О нет! Это лишь один из 
видов плотского христианина, и я вовсе не имел в виду, 
что это вы.

Речь идёт об учителях и директорах воскресных 
школ, о миссионерах, проповедниках, о многих обычных 
хри стианах. Они замечательные люди. Вы бы с радостью 
встретились с ними. Они говорят о спасении со всей серь-
ёзностью. Они не лицемеры, но они смертельно устав-
шие люди. Одному Богу ведомо, почему они так устали.

Внутри их наполняет ощущение бессмысленности 
жизни, разочарование, крушение надежд, но когда с ни-
ми встречаешься, они мило и искренне улыбаются. Они 
возьмут вас за руку и скажут: «Пусть Бог благословит вас 
за участие в наших переживаниях!» Они поблагодарят 
вас за духовную поддержку, но когда вы им в ответ то-
же скажете что-то подобное, ваша благодарность будет 



22

Спасительная жизнь Христа

для них болезненной, ибо они знают то, чего не знаете 
вы: многие годы они трудились тщетно. Сколько раз их 
плоды неумолимо падали недозревшими на землю лишь 
для того, чтобы сгнить и не принести никакой пользы!

Можно без конца рассказывать о мужчинах и жен-
щинах, которые смело, настойчиво, из чувства долга, 
любви и преданности трудятся год за годом и всё же 
глубоко в душе смертельно устали. Вновь и вновь пре-
клоняя колени у своей постели, они вопиют к Богу со 
слезами на глазах: «Боже! Ты знаешь, что я бесплоден, 
утомлён, опустошён...»

Не то же ли самое происходит и с вами?
Наконец, когда это бремя стало невыносимым, жи-

тели того города пришли к Елисею и излили ему своё 
сердце. «И сказал он: „Дайте мне новую чашу, и поло-
жите туда соли“. И дали ему. И вышел он к истоку во-
ды, и бросил туда соли, и сказал: „Так говорит Господь: 
‚Я сделал воду эту здоровой, не будет от неё впредь ни 
смерти, ни бесплодия‘“. И вода стала здоровой до сего 
дня, по слову Елисея, которое он сказал» (4 Цар. 2:20–22).

Что же здесь означает соль? Соль свидетельствует 
о воскресшей жизни прославленного Спасителя, жизни, 
вошедшей в искупленного грешника и обитающей в нём 
Святым Духом. Это древо от горечи. Это соль от беспло-
дия. Как Он примирил вас с Богом Своею смертью, так 
Он и спасёт вас Своею жизнью.

Только жизнь Иисуса Христа, Его служение, явленное 
в вас и выраженное через вас, найдёт полное одобрение 
у Бога. Получив прощение от Господа, вы становитель 
священством святым, «чтобы приносить духовные жерт-
вы, благоприятные Богу Иисусом Христом» (1 Пет. 2:5). 



23

Новый принцип

Только Христос делает ваши жертвы угодными Богу. 
Только то, что Он делает в вас и через вас, заслуживает 
Его одобрения, и Бог, безусловно, одобрит только это. 

«Всякое приношение твоё хлебное соли солью и не 
оставляй жертвы твоей без соли завета Бога твоего: при 
всяком приношении твоём приноси соль» (Лев. 2:13). 
Ни в коем случае, говорилось в законе Моисеевом, не 
следовало приносить Богу жертвы или приношения, 
не посыпанные солью. Без соли они не будут приняты, 
сколь бы искренними они ни были, сколь дорого бы ни 
стоили, какими бы высокими побуждениями ни были 
движимы.

В Евангелии от Луки говорится о минимальных 
тре   бованиях, предъявляемых Христом к апостольскому 
слу  жению: «Так всякий из вас, кто не отрешится от все-
го, что имеет, не может быть Моим учеником» (14:33). 
Необходимо признать своё бессилие, чтобы полностью 
довериться Тому, Кого Бог послал нам во Святом Духе. 
Таково условие для апостольского служения. 

«Соль, – читаем дальше, – добрая вещь; но если соль 
потеряет силу, чем исправить её? Ни в землю, ни в навоз 
не годится; вон выбрасывают её. Кто имеет уши слышать, 
да слышит!» (Лк. 14:34–35). На Ближнем Востоке, где 
я служил во время войны, соль была дефицитом. За её 
щепотку можно было получить дюжину яиц, курицу 
и даже рубашку. Всего лишь за щепотку соли! Вряд ли 
кто-то настолько нуждался в рубашке, как в соли, кото-
рая для арабов значила очень много, ведь ею предохра-
няли от разложения мясо и рыбу.

Продававшиеся на рынке заменители соли, хотя име -
ли похожий вкус, годились только на короткое время. 



24

Спасительная жизнь Христа

Попытки сохранить с помощью этих заменителей про-
дукты питания приводили к тому, что уже через несколь-
ко часов, в лучшем случае – дней, в жарком климате про-
дукты портились, издавая неприятный запах. Поэтому 
заменители оказались никуда не годными.

Так и деятельность человека. Как и в случае с замени-
телями соли, она может производить кратковременный 
эффект. Однако если эта деятельность совершается из 
плотских побуждений и оторвана от Подателя жизни, 
в дальнейшем с ней произойдёт то же, что и с продукта-
ми, посыпанными искусственной солью. Такие резуль-
таты труда, не вызревая, падают до срока, сгнивают и не 
приносят никакой пользы.

Поэтому стремитесь к полной зависимости от Того, 
Кого послал вам Бог, чтобы наполнить вас Собой. Это 
подлинная соль, от которой и вы сделались солью земли. 

Ещё одно упоминание о соли мы находим в книге 
Левит (2:13), где говорится о «соли завета», символизиру-
ющей обетование Божье в жизни спасённых грешников, 
в котором «Он облагодетельствовал нас в Возлюбленном... 
мы имеем искупление кровью Его, прощение грехов, по 
богатству благодати Его» (Еф. 1:6–7). Вот оно, древо от 
горечи! «В Нём и вы, услышав слово истины... и уверовав 
в Него, запечатлены обетованным Святым Духом, Кото-
рый есть залог наследия нашего...» (Еф. 1:13–14). Вот она, 
соль завета, соль от бесплодия! Она – в воскресшей жизни 
Иисуса Христа, вошедшей в нас Святым Духом. 

Иисус Христос учил: «Кто верует в Меня, у того, как 
сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой (не 
застоявшейся! – И. Т.). Это сказал Он о Духе, Которого 
имели принять верующие в Него, ибо ещё не было на них 



25

Новый принцип

Духа Святого, потому что Иисус ещё не был прославлен» 
(Ин. 7:38–39). Эти слова можно сравнить с солью у ис-
точника (см. 4 Цар. 2:21).

В Книге Ездры сказано: «Этот Ездра вышел из Ва-
вилона. Он был книжником, сведущим в законе Мои-
сеевом, который дал Господь, Бог Израилев. И дал ему 
царь всё по желанию его, так как рука Господа, Бога его, 
была над ним» (7:6). Как это чудесно находиться в таких 
отношениях с Богом, что всё, в чём вы нуждаетесь, при 
любых обстоятельствах – всегда вам даруется, ибо Его ру-
ка над вами! «Потому что Ездра расположил сердце своё 
к тому, чтобы изучать закон Господен, и исполнять его, 
и учить в Израиле закону и правде» (Езд. 7:10). В сердце 
своём он решил: «Буду искать мудрости Божьей в Слове 
Его, исполнять волю Господа и учить путям Его». По этой 
причине он оказался среди мужей, которых Бог избрал 
для того, чтобы перестроить, очистить и приготовить 
храм для поклонения Ему.

Царь, вручая Ездре письмо, сказал: «И от меня, царя 
Артаксеркса, даётся повеление всем хранителям сокро-
вищ, которые за рекой: всё, чего потребует у вас Ездра, 
священник, учитель закона Бога Небесного, немедленно 
давайте» (Езд. 7:21). Чего же просил Ездра, чтобы восста-
новить поклонение в очищенном Доме Божьем? «Сереб-
ра до ста талантов, и пшеницы до ста коров, и вина до 
ста батов, и до ста же батов масла, а соли без обозначения 
количества» (ст. 22). Иными словами, Ездра сказал царю: 
«Я хочу до сотни тех и иных вещей, но главное – у меня 
должно быть неограниченное количество соли. Она у меня 
никогда не должна кончаться, потому что независимо от 
того, как дорого подношение, какой ценой оно досталось, 



Спасительная жизнь Христа

насколько оно искренне, Бог не примет того, что не по-
сыпано солью. У меня должно быть её неограни ченное 
количество!» 

Разве это не чудесно?! Бог дал вам неограниченное 
количество соли! Как написано: «Бог же силен обогатить 
вас всякой благодатью, чтобы вы, всегда и во всём имея 
всякое довольство, были богаты на всякое доброе дело» 
(2 Кор. 9:8).

Вам нужна такая соль? Тогда приготовьте ваши серд-
ца, как это сделал Ездра, «чтобы изучать закон Господен 
и исполнять его». И всё, что вам нужно знать в смерти 
и воскресении, – это Иисус Христос, Который очистит 
вас, войдёт в ваше сердце и скажет: «Так говорит Господь: 
„Я сделал воду эту здоровой, не будет от неё впредь ни 
смерти, ни бесплодия“» (4 Цар. 2:21). 



27

Три категории людей

Один из самых замечательных библейских сюже-
тов – это рассказ о том, как Бог вывел народ изра-

ильский из Египта и провёл его через пустыню в Хана-
ан. Более 400 лет израильский народ находился в плену 
у египтян. Изнывая под гнётом своих поработителей, 
израильтяне были бессильны что-либо изменить. К то-
му же у них не было надежды, если не считать того, что 
400 лет назад Бог пообещал Аврааму избавить Свой 
народ от всякого гнёта. Такова история непрощённых 
грешников в этом мире. Моя задача состоит в том, что-
бы вместе с вами рассмотреть, чтоґ означает находиться 
в земле египетской, а также в пустыне и в Ханаане.

После грехопадения Бог отделил Свой Дух от духа 
человеческого. Хотя телесно люди выглядели, как и пре-
жде, т. е. обладали разумом, чувствами и волей, в их серд-
цах уже не было Бога. Человек утратил духовную жизнь, 
которая принадлежала ему прежде в силу Божественного 
присутствия в духе человеческом. Бог его покинул.

Итак, под действием греха духовная жизнь была 
утрачена человеком. И как отсутствие физической жизни 
означает смерть физическую, так и отсутствие духовной 
жизни означает смерть духовную. Таково возмездие за 
грех. Оно стало результатом согрешений не одного дня, 
а общим последствием грехопадения человека. Это грехи 

3



28

Спасительная жизнь Христа

всех людей, кто не избавлен ещё от духовной смерти, 
унаследованной от самого рождения. Разрушительное 
действие греха в человеческом сердце проявилось сразу 
же, когда Бог его покинул.

В Библии синонимом греха является слово «плоть». 
Человеческое тело само по себе безгрешно, плоть же тя-
готеет ко греху, проявляя дьявольскую силу, из которой 
происходят все человеческие пороки. Поэтому Иисус 
сказал: «Исходящее из человека осквер няет человека. 
Ибо изнутри, из сердца человеческого, исходят злые по-
мыслы, прелюбодеяния, любодеяния, убийства, кражи, 
лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистли-
вое око, богохульство, гордость, безумство – всё это зло 
изнутри исходит и оскверняет человека» (Мк. 7:20–23). 

Здесь Иисус говорит о плоти как о дьявольской силе, 
первооснове греха. Как земля египетская является обра-
зом нашего состояния духовной смерти, так и египетские 
начальники олицетворяют плоть с её господством над 
человеческим поведением. Апостол Павел пишет: «Доб-
рого, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, 
делаю. Если же делаю то, чего не хочу, уже не я делаю то, 
но живущий во мне грех» (Рим. 7:19–20). «Грех» здесь 
синоним «плоти», корень всякого зла. Ничего доброго 
в нашей плоти не обитает. «Плотские помышления – 
вражда против Бога, ибо закону Божьему не покоряются, 
да и не могут» (Рим. 8:7).

Совершенно очевидно, что Бог не хочет, чтобы мы 
пребывали в состоянии духовной нищеты, как не желал 
Он и того, чтобы народ израильский оставался в Египте. 
Обратим внимание на то, какие способы применил Бог, 
чтобы вывести Свой народ из Египта.



29

Три категории людей

Прежде всего Он воздвиг Моисея, через которого 
повелел каждому семейству взять однолетнего агнца 
без порока и заколоть его. Нужно было смазать кро-
вью агнца косяки дверей и перекладины. Впоследствии 
это установление назвали Пасхой, так как в ночь за-
клания Бог произвёл суд над египтянами, и умер вся-
кий первенец в земле египетской, от человека до скота, 
включая первенца самого фараона. План Господен был 
следующим:

И будет у вас кровь знамением на домах, где вы находи-
тесь. И увижу кровь, и пройду мимо вас, и не будет меж-
ду вами язвы губительной, когда буду поражать землю 
египетскую. И да будет вам день этот памятен, и празд-
нуйте в оный праздник Господу во все роды ваши; как 
установление вечное празднуйте его (Исх. 12:13–14).

Эта картина прообразно указывала на смерть Христа 
на кресте. Иоанн Креститель сказал о Нём: «Вот Агнец 
Божий, Который берёт на Себя грех мира» (Ин. 1:29). 
«Пасха наша, Христос, заклан за нас» (1 Кор. 5:7).

Как агнец понёс наказание вместо первенца в се-
мействе израильтян, так Иисус Христос вознёс наши 
грехи телом Своим на древо голгофского креста. Он 
пострадал, «чтобы привести нас к Богу... Праведник – за 
неправедных» (1 Пет. 3:18). В этом заключался Божий 
план спасения человечества. Когда Господь Иисус умер 
на кресте, Бог во Христе совершил суд над вашим гре-
хом. Он добровольно умер за вас, чтобы примирить вас 
с Богом, как прощённых грешников.

Всё, о чём Бог просил народ Израиля, заключалось 
в том, чтобы по вере смазать кровью косяки дверей и пе-
рекладины и ожидать исполнения Божьего обетования. 



30

Спасительная жизнь Христа

Всё, о чём Он просит вас сегодня, заключается в том, 
чтобы по вере обрести спасение и смиренно поблаго-
дарить за это.

Далее мы узнаём, как, призвав Моисея, Бог вывел 
Свой народ из Египта. Под Его чудесным водительством 
израильтяне перешли Чермное (Красное) море по дну, 
а преследовавшие их египтяне погибли в пучине. Так 
враг оказался на дне морском, а народ Божий последовал 
в новую землю, к новой жизни.

В десятой главе Первого послания к коринфянам 
находятся очень важные слова. В первых двух стихах 
читаем: «Не хочу оставить вас, братья, в неведении, что 
отцы наши все были под облаком и все прошли сквозь 
море; и все крестились в Моисея в облаке и в море».

Здесь апостол Павел описывает иудеев как крестив-
шихся «в Моисея», потому что они последовали за ним 
в море. Смерть казалась неотвратимой, но Бог разделил 
воды и вывел всех на сушу. Для сравнения прочтём 
третий и четвёртый стихи из 6-й главы Послания к рим-
лянам: «Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся 
во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? Итак, мы 
погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Хрис-
тос воскрес из мёртвых славою Отца, так и нам ходить 
в обновлённой жизни».

Иными словами, как египтяне погибли в морской 
бездне, откуда Бог чудесным образом вывел иудеев, что-
бы мы соединили себя по вере с Иисусом, так в замысле 
Божьем мы идём с Ним духовно на Голгофу, умерщвляя 
там свою ветхую природу, называемую плотью.

Отсюда можно сделать вывод, что в голгофском под-
виге Христа Бог преследовал две цели: 1) Его смертью 



31

Три категории людей

мы избавлены от возмездия за грех; 2) мы свободны от 
власти греха, так как ветхая, греховная природа (плоть) 
умерла вместе с Ним.

Отсюда возникает вопрос: если моя ветхая природа 
распята со Христом и я по вере принимаю это как ре-
альность, чем заменить её в нашей новой жизни? Ответ 
даёт Библия: «Но когда пришла полнота времени, Бог 
послал Сына Своего (единородного), Который родился 
от женщины, подчинился закону, чтобы искупить под-
законных, дабы нам получить усыновление. А как вы – 
сыны, то Бог послал в сердца ваши Духа Сына Своего, 
взывающего: „Авва, Отче!“» (Гал. 4:4–6). Иными слова-
ми, как только мы получаем искупление по вере в Иису са 
Христа, Бог возвращает Свой Дух человеческому духу. 
А в Нём мы обретаем Иисуса Христа и становимся «при-
частниками Божьего есте ства». Как написано: «От Бо-
жественной силы Его даровано нам всё потребное для 
жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас 
славой и благостью, которыми дарованы нам великие 
и драгоценные обетования, дабы вы через них сделались 
причастниками Божьего естества» (2 Пет. 1:3–4). 

Я могу сказать перчатке: «Подними эту Библию!» 
Имея форму ладони и пальцев, она, однако, не в состо-
янии сделать того, что я ей велел. «Конечно, – заметит 
кто-то, – вы же не объяснили, как это сделать!» Можно 
попытаться и объяснить ей, однако перчатка всё равно 
Библию не поднимет. Дома тем не менее у меня есть 
перчатка, поднимавшая Библию много раз. Конечно, при 
условии, что она была надета на мою руку. Как только 
рука оказывается в перчатке, последняя тут же обретает 
всю силу и возможности человеческой руки.



32

Спасительная жизнь Христа

Вот что означает иметь Иисуса Христа в своём серд-
це, Который Духом Святым входит в ваше искуплен-
ное естество. Вы – перчатка, а Христос – рука. Всё, что 
возможно Ему, даётся и вам, и тогда вы вправе сказать 
вместе с апостолом Павлом: «Всё могу в укре пляющем 
меня Иисусе Христе» (Флп. 4:13).

Христос через Святого Духа наделит вас всем не-
обходимым: жизнью, благочестием, праведностью, 
великодушием, и эта радость обладания Христом пред-
ставлена в Библии в образе Ханаана, земли обетованной 
и благодатной. 

Ханаан – это не небо и не «райский пирог, который 
даст тебе Бог». Это Сам Христос, прямо сейчас благодат-
но живущий в вас. В самом деле, лишь Господь Иисус 
Христос, источник истинной духовной жизни, не только 
примиряет вас с Богом Своею смертью, но и неизменно 
спасает вас Своею жизнью. Иными словами, Он не толь-
ко умер за ваши грехи, но и воскрес, чтобы жить в вас 
и заменить вашу немощь Его силой, ваше безрассуд-
ство – Его мудростью, вашу пассивность – Его энергией, 
вашу алчность – Его щедростью, ваше вожделение – Его 
любовью, вашу суету – Его миром, вашу печаль – Его ра-
достью, вашу нищету – Его обилием. Это и есть Ханаан. 

Из моей неволи и печали, 
Из постылой жизни суетной 
Приведи в обитель благодати, 
Где найду я радость и покой. 

Да, это и есть Ханаан. Вывести, чтобы привести, – та-
ковым было Божье намерение относительно Его народа, 



33

Три категории людей

таковым оно остаётся и для искупленных детей Божьих. 
Он желает, чтобы обычный человек, не имеющий вечной 
жизни, стал человеком духовным и исполнился Духом 
Христа; чтобы тот, кто был игрушкой в руках дьявола 
и обречённым на гибель, ожил для Бога и стал орудием 
праведности к жизни вечной.

Почему же тогда пустыня?
Сорокалетнее блуждание Израиля по пустыне яв-

ляется образом трагедии христианского мира. Каждый 
день, проведённый Израилем в пустыне, мог стать днём, 
проведённым в Ханаане, ведь эту землю обещал ему Бог. 
Но народ отказывался верить, что Господь, освободив-
ший из рабства, приведёт их и в Ханаан.

Пустыня указывает нам на христианина, который 
в Новом Завете назван плотским. Если вы плотские 
христиане, значит, вы, искупленные по вере в Иису-
са Христа, примирившиеся с Богом, получившие дар 
Святого Духа, через Которого в вас пребывает Христос, 
несмотря на всё это, живёте в добровольной нищете, 
поддавшись уже поверженному врагу – плоти, которая 
была погребена Христом. Вы – как сыны Израилевы, 
сорок лет мучившиеся воспоминаниями о враге, исчез-
нувшем в морской пучине. Как и они, вы не обладаете 
ни богатствами Египта, ни золотистым зерном Ханаана. 
Вы блуждаете по пустыне! 

Неверие окончательно сбило с пути израильтян. 
Их жизнь стала поношением доброго имени Избавителя. 
Пожалуй, нет более печального зрелища, чем христиа-
нин, в котором уже обитает «вся полнота Божества телес-
но», которому доступны неиссякаемые источники неба, 
но который, пренебрегая этим, опирается на скудный 



34

Спасительная жизнь Христа

источник своего неверия и влачит жалкое существование, 
так как просто не принимает того, что даровал ему Бог.

Прошло сорок безотрадных лет, пока Бог через Иису-
са Навина не вразумил людей, что для вхождения в Хана-
ан требуется такая же вера, как для исхода из Египта, то 
есть вера, основанная на уповании на Бога, благодарящая 
Его за всё. И вот однажды, когда эти люди ступили в во-
ды Иордана, Бог, видя их веру, вновь остановил течение 
вод и провёл их по суше, чтобы получить Свою награду.

Плотской христианин – это человек, который при-
нял Святого Духа и всю полноту Христа, однако ведёт 
такой образ жизни, будто Христа в нём нет, т. е. игнори-
рует Его. Он постоянно умоляет Бога дать ему то, чего он 
всё равно не примет, хотя Бог ему это уже даровал. Такой 
человек не осознаёт, что Христос – его жизнь и победа. 

Христианский путь – это изменившаяся жизнь. «Я со -
распят Христу. И уже не я живу, но живёт во мне Хри-
стос» (Гал. 2:19–20). «Ибо для меня жизнь – Христос» 
(Флп. 1:21). Итак, мы видим три категории людей: одни 
всё ещё находятся в Египте, другие – в пустыне, третьи – 
в Ханаане. К какой из них принадлежите вы? 

Если вы всё ещё в Египте, то доверьтесь Христу как 
своему Спасителю. Помажьте немедленно перекладину 
и косяки своего сердца кровью Христа и, словно ребёнок, 
поблагодарите Его за ваше спасение.

Вы всё ещё в пустыне? Отбросьте своё неверие! До-
верьтесь прямо сейчас Господу Иисусу, чтобы Он мог 
Своей воскресшей жизнью прославиться в вас и через 
вас. Поблагодарите Его за то, что Он – ваша победа, ва-
ша сила и будущее. Он предлагает вам всё, что только 
нужно верующему человеку в любое время и в любых 



Три категории людей

обстоятельствах, «ибо в Нём обитает вся полнота Боже-
ства телесно, и вы имеете полноту в Нём» (Кол. 2:9–10). 

Вы уже в земле обетованной? Тогда царствуйте с Иису  -
сом Христом, имея радость неизреченную и полную 
славы. Познавайте Его мир, который превыше всякого 
разумения, сознавая, что всякое место, где ступит ваша 
нога, принадлежит вам. Черпайте силу и мужество в Нём 
без страха и сомнения, ведь Господь Бог с вами, где бы 
вы ни находились, ибо «эта победа, победившая мир, – 
вера наша» (1 Ин. 5:4).

Дорогой Господь, я благодарен Тебе за то, что Ты умер 
за меня, грешника. Я с радостью принимаю Тебя как 
своего Спасителя, Который очищает меня и проща-
ет все мои согрешения. Приди и живи во мне Духом 
Святым, чтобы мне родиться свыше и быть чадом 
Божьим. Таково Твоё обетование, и я в это верю. Знаю, 
что я спасён. Отныне Ты – моя жизнь, Ты – всё, в чём 
я буду нуждаться во всякое время. Ты никогда не по-
кинешь меня, но будешь вести за Собой, мой Христос 
и Спаситель, Господь мой и Бог, всегда и вовеки. Аминь.





37

Знаменательный день

Впредыдущей главе мы в общих чертах рассмотрели 
историю древнего Израиля. В последующих главах 

я остановлюсь на этом подробнее, так что немного при-
дётся повториться.

В 12-й главе книги Исход читаем такие слова Господа, 
обращённые к Моисею: «Месяц этот да будет у вас нача-
лом месяцев; первым да будет он у вас между месяцами 
года. Скажите всему обществу сынов Израилевых: в деся-
тый день этого месяца пусть возьмут себе каждый одного 
агнца по семействам, по агнцу на семейство» (ст. 2–3). 

Этот месяц знаменателен очень важным днём, воз-
вестившим о наступлении новой эры в жизни израиль-
ского народа. Словно до него люди никогда не жили. 
Воистину, это знаменательный день.

Надо ли пояснять, о чём здесь идёт речь? Это день, 
в который человек заключает союз с Богом, примиряется 
с Ним на Его условиях и получает спасение. Он искуплен!

Вы помните день вашего спасения? Неужели вам не  -
чего вспомнить?

Мне памятен тот день, когда двенадцатилетним 
мальчиком я принял в своё сердце Христа как Спасителя. 
Я хорошо помню, где и когда это было. Произошло это 
субботним августовским вечером, без четверти девять, 
в  лагере бойскаутов, где я тогда отдыхал. И никто, кроме 

4



38

Спасительная жизнь Христа

Христа, не знал, кому я обязан своим спасением. Я убеж-
дён, что тот день был для меня началом дней, а тот месяц – 
первым месяцем новой жизни. Всё, что было до этого, мне 
вспоминается очень смутно. Как если бы я влачил жалкое 
существование и вдруг познал радость жизни. Это стало 
началом именно той жизни, которую предусмотрел для 
меня Бог. Это был поистине чудесный день. 

«Агнец у вас должен быть без порока, мужского по-
ла, однолетний... пусть заколет его всё собрание обще-
ства израиль ского вечером, и пусть возьмут от крови его 
и помажут на обоих косяках и на перекладине дверей 
в домах, где будут есть его» (Исх. 12:5–7). 

Это один из самых прекрасных образов нашего искуп  -
ления, данных нам в Священном Писании. Дух Святой 
не оставляет сомнений относительно великой значимо-
сти пасхального агнца. «Пасха наша, Христос, заклан за 
нас» (1 Кор. 5:7). Он – «Агнец Божий, Который берёт на 
Себя грех мира», и только омытые Его кровью избегнут 
последнего суда, на котором Бог в Своей святости под-
вергнет наказанию грех и греховное семя Адама. 

Этот прообраз не нуждается в пояснениях. При-
знавая свою греховность перед Богом и с кротостью 
исповедуя Иисуса Христа, в Котором получаем проще-
ние грехов, вы верою принимаете слово примирения, 
устремляете свой взор на Господа и обретаете спасение. 
Верою вы смазываете драгоценной кровью Агнца косяки 
и перекладину собственного сердца, и гнев Божий мину-
ет вас. Так представлена заместительная жертва Иисуса 
Христа, в результате чего Он сделался жертвою за наш 
грех, чтобы вы в Нём стали праведными пред Богом 
(см. 2 Кор. 5:21). Это начало дней! Это начало жизни! 



39

Знаменательный день

Вы помните, как, будучи грешником, вы смиренно откры  -
ли Господу свою нужду, признав Иисуса Христа сво  им 
Спасителем, чтобы в Нём обрести мир с Богом?

Обратите внимание, как отмечалась Пасха: «Ешьте 
же его так: пусть будут чресла ваши препоясаны, обувь 
ваша на ногах ваших и посохи ваши в руках ваших, 
и ешьте его с поспешностью» (Исх. 12:11). В этот день 
следовало приготовиться в дорогу, поскольку отныне, 
словно от порога дома, начинался путь в Ханаан. Это не 
должно было стать просто неким радостным событием, 
которое воздействует на чувства, но вскоре забывается, 
или чем-то экстатическим, оставляющим приятное вос-
поминание. Пасха была началом пути, а не его концом. 
Уверовавшие люди уже никогда не будут прежними. 
Перед ними лежал новый путь, их ждала новая жизнь.

В наше время это имеет особое значение. В восьмой 
главе Послания к римлянам, начиная с первого стиха, 
мы встречаем важное дополнение к этой теме: «Итак, 
нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе 
Иисусе живут не по плоти, но по духу». Иными слова-
ми, новозаветным определением человека, живущего 
в Иисусе и потому заявляющего, что ему нет осуждения, 
является тот, кто, будучи искуплен кровью Христа, пере-
шёл в новую жизнь, в жизнь «не по плоти, но по духу».

Утверждение, что вы сокрыты во Христе Иисусе и по 
причине искупления не «подпадаете под осуждение», яв-
ляется вполне обоснованным, если это подтверждается 
жизнью, свидетельствующей о ваших новых взаимоот-
ношениях с Богом.

Я не знаю такой книги в Священном Писании, в ко-
торой предла галось бы избавление от осуждения за грех 



40

Спасительная жизнь Христа

и при этом не требовалось бы коренных перемен в жиз-
ни человека. И мы видим, как это проиллюстрировано 
в рассматриваемом нами тексте. 

В земле обетованной
Итак, израильтяне должны были есть пасхального 

агн   ца, находясь в полной готовности отправиться в путь 
из египетского рабства в Ханаан. «И сказал Моисей наро-
ду: „Помните этот день, в который вышли вы из Египта, 
из дома рабства, ибо рукою крепкою вывел вас Господь 
оттуда... И когда введёт тебя Господь, Бог твой, в землю 
хананеев... о которой клялся Он отцам твоим, что даст 
тебе землю, где течёт молоко и мед, то совершай это слу-
жение в этом месяце“» (Исх. 13:3, 5). Сказанное здесь над-
лежало израильтянам вспоминать в земле обетованной.

Только там они могли в полной мере оценить этот 
день. Народ Божий вышел из Египта, из земли, которая, 
согласно Библии, является образом греховного состоя-
ния неискупленного грешника. Это первая категория 
людей. Бог вывел их оттуда, чтобы привести в Ханаан, 
который, в свою очередь, символизирует христианина, 
исполненного Святым Духом и получившего победу, 
т. е. третью категорию людей. Да не смущает вас та осо-
бая значимость Ханаана, которая часто упоминается 
в популярных христианских гимнах, авторы которых ис-
кренне заблуждаются. Правильнее было бы сказать, что 
Ханаан – это образ Христа сегодня, а не неба в будущем.

Существует единственный способ, позволяющий 
нам в полной мере оценить своё спасение через смерть 
Иисуса Христа. Это внутреннее ощущение подлинности 
Его воскресения из мёртвых, т. е. это духовный критерий.



41

Знаменательный день

Вот то, что вспомнится в земле обетованной: «И объ-
яви в день тот сыну твоему, говоря: „Это ради того, что 
Господь Бог сделал со мной, когда я вышел из Египта“» 
(Исх. 13:8). Представьте себе огорчение мальчика в пусты-
не, когда в ответ на его вопрос отец говорит, что праздник 
Пасхи отмечается в память об исходе из Египта. Манна 
на завтрак, обед и ужин, и ничего кроме манны. Бедный 
мальчик питался так много лет, и все знали, какой будет 
их трапеза на следующий день. Возможно, мальчику тогда 
хотелось сказать: «Папа, если это всё, что мы празднуем, 
не пора ли возвращаться в Египет? Я слышал от других 
людей о прежней жизни, и она мне кажется гораздо более 
привлекательной, чем наша жизнь в пустыне».

Не потому ли многие дети в христианских семьях 
вырастают необращёнными? Не оттого ли, что их роди-
тели-христиане часто остаются в пустыне? Они настоль-
ко далеки от жизни с избытком, дарованной воскресшим 
Христом, что их дети неизбежно обращают взоры назад, 
размышляя над тем, чем бы заменить однообразную 
пустынную пищу.

Пасху, наряду с двумя другими праздниками, следо-
вало отмечать ежегодно, начиная с того дня, когда Бог 
вывел Свой народ из Египта. «Три раза в году празд-
нуй Мне: наблюдай праздник опресноков: семь дней 
ешь пресный хлеб, как Я повелел тебе, в назначенное 
время месяца авив, ибо в оном ты вышел из Египта...» 
(Исх. 23:14–15). И далее в 16-м стихе: «Наблюдай и празд-
ник жатвы первых плодов труда твоего, какие ты сеял на 
поле, и праздник собирания плодов в конце года, когда 
уберёшь с поля работу твою». Таким образом, спасённо-
му народу Божьему надлежало ежегодно отмечать три 



42

Спасительная жизнь Христа

важных события: праздник опресноков (Пасха), день 
жатвы и собирание плодов. Но как израильтяне могли 
отмечать праздник жатвы, находясь в пустыне? Что там 
можно было посеять? Увы, ничего. Много ли они могли 
собрать в конце года? Опять-таки ничего. А сколько было 
в пустыне зерна, чтобы отметить праздник опресноков? 
Его там не было совсем. Тогда возникает вопрос: как мог 
народ израильский ежегодно отмечать три праздника 
в пустыне? Никак. 

Я обнаружил лишь один случай празднования Пасхи 
в пустыне. Это произошло на второй год после исхода: 
«И сказал Господь Моисею в пустыне Синайской во вто-
рой год по исшествии их из земли египетской, в первый 
месяц, говоря: „Пусть сыны Израилевы совершат Пасху 
в назначенное для неё время“» (Чис. 9:1–2). Вероятно, 
это было единственное празднование Пасхи в пустыне. 
Что же они тогда ели? По-видимому, сыны Израилевы 
праздновали Пасху, вкушая только то зерно, которое они 
взяли с собой из Египта. Здесь сокрыто важное назида-
ние: если вы не стремитесь к полноте общения с Иисусом 
Христом в вашем сердце, то сможете отпраздновать своё 
обращение к Богу, пользуясь только теми скудными за-
пасами, которые остались у вас от прежней греховной 
жизни. Однако всего этого у вас хватит только прибли-
зительно на год, а затем вы станете изнемогать. 

«И да будет тебе это знаком на руке твоей...» (Исх. 13:9). 
В данном случае Пасха означает, что ваш исход из Египта, 
т. е. ваше спасение, действительно изменило все ваши 
поступки. «...И памятником перед глазами твоими...» 
(Исх. 13:9) – здесь имеется в виду изменение вашего 
мышления. «...Дабы закон Господен был в устах твоих, 



43

Знаменательный день

ибо рукою крепкою вывел тебя Господь Бог из Египта» 
(Исх. 13:9) – то есть изменения должны коснуться не 
только ваших дел и мыслей, но и вашей речи и сужде-
ний. Иными словами, у верующего человека должно 
произойти полное изменение жизни, в чём и заключался 
смысл Пасхи.

В этой связи представляется интересным проследить 
за тем, что делали израильтяне в пустыне, о чём думали 
и что говорили.

Что они делали 
«Вот постановления и законы, которые вы должны 

стараться исполнять в земле, которую Господь, Бог от-
цов твоих, даёт тебе во владение, во все дни, которые вы 
будете жить на той земле» (Втор. 12:1). 

Сыны Израилевы должны были пользоваться зем-
лёй и владеть ею во все дни своей земной жизни, а не на 
небе: «И ешьте там пред Господом, Богом вашим, и ве-
селитесь вы и семейства ваши обо всём, что делалось 
руками вашими, чем благословил тебя Господь, Бог 
твой» (Втор. 12:7). Всё, что вы делаете, будет истинным 
наслаждением, вся ваша деятельность будет непрестан-
ной радостью. 

«Там вы не должны делать всего, как мы теперь 
здесь делаем, – каждый, что ему кажется правильным» 
(Втор. 12:8). Вот чем занимались они в пустыне – каж-
дый делал то, что ему казалось правильным... Никто не 
признавал верховной власти Бога, а делал то, что считал 
нужным. Поведение человека определялось его убежде-
ниями, поскольку ему не было известно о суверенной 
Божьей воле.



44

Спасительная жизнь Христа

Человек в пустыне, несмотря на искренность своих 
убеждений, вынужден следовать определённым нормам 
поведения. Его христианская деятельность скорее напо-
минает тяжёлый унылый труд, нежели ту настоящую 
радость, которую приготовил Бог для искупленных Сво-
их, живущих в силе и полноте Святого Духа. «Ибо вы 
ныне ещё не вступили в место покоя и в удел, который 
Господь, Бог твой, даёт тебе» (Втор. 12:9).

Пока вы делаете то, что сами считаете правильным, 
вы не вошли ещё ни в место покоя, ни в свой удел. «По-
этому для народа Божьего ещё остается субботство. 
Ибо, кто вошёл в покой Его, тот и сам успокоился от дел 
своих» (Евр. 4:9–10). То есть такой человек отказался от 
права делать то, что считает правильным, и всецело от-
дался во власть Иисуса Христа. Он признаёт только те 
деяния, которые исходят от Него, от верховной власти 
Бога, Кому он полностью принадлежит. Таково опреде-
ление истинного духовного покоя, данное нам Богом. 

Чем вы занимались со дня спасения? Что считаете для 
себя правильным? Принадлежите ли вы Иисусу Христу? 
Или всё ещё отстаиваете право избирать собственный 
путь? Не делайте этого! Вы всё ещё желаете сами выби-
рать супруга или супругу? Не делайте этого. Вы всё ещё 
хотите проводить свободное время, как вам вздумает-
ся? Не делайте этого. Вы всё ещё намереваетесь тратить 
деньги по собственному усмотрению? Не делайте этого. 
Вы по-прежнему считаете, что можете сами выбрать 
место для отпуска? Не делайте этого, такое возможно 
только в пустыне. 

Возможно, именно там вы сейчас и находитесь, про-
должая поступать своевольно. Однако вы ведь были 



45

Знаменательный день

искуплены кровью Иисуса Христа, и Бог раз и навсегда 
простил вас, и наш Спаситель претерпел тяжкие страда-
ния, предначертанные Богом, чтобы вам жить уже не по 
велению плоти, а праведно, под водительством Святого 
Духа. «Ибо все водимые Духом Божиим – сыны Божии» 
(Рим. 8:14).

Как только человек через Святого Духа предоставля-
ет Иисусу Христу право первенствовать над его душой, 
он уже не вправе делать то, что сам считает правильным, 
не говоря уже о том, что неправильно. 

О чём они думали 
Итак, о чём же они думали в пустыне? Их мысли 

должны были стать «памятником перед их глазами», 
указывающим на то, что всё их мышление изменилось. 
Так о чём же они думали? «Пришельцы между ними 
стали обнаруживать прихоти; а с ними и сыны Израи-
левы сидели и плакали и говорили: „Кто накормит нас 
мясом? Мы помним рыбу, которую в Египте мы ели да-
ром, огурцы, и дыни, и лук, и репчатый лук, и чеснок; 
а ныне душа наша изнывает; ничего нет, только манна 
в глазах наших“. Манна же была подобна кориандровому 
семени, видом, как бдолах» (Чис. 11:4–7).

Бдолах (ароматная смола) в Библии является обра-
зом Святого Духа, а ежедневно получаемая манна, как 
увидим в дальнейшем, означает сверхъестественное, не-
прекращающееся присутствие живого Бога среди спасён-
ных Им людей. Но она, эта манна, израильтянам надоела. 

Ничего кроме манны они не ели. Манна на завтрак, 
на обед и ужин и снова на завтрак – однообразно, не так 
ли? «Манна, манна, манна, – говорили они, – мы едим 



46

Спасительная жизнь Христа

её каждый день, год за годом, она нам опротивела». Од-
нако Бог и не желал, чтобы они ели манну сорок лет. 
Он приготовил им Ханаан, а они оставались в пустыне 
и предавались воспоминаниям о Египте. 

Вы можете сказать: «Моя христианская жизнь скучна 
и однообразна, а Библию я читаю, потому что обязан её 
читать». Смею заметить, ваша христианская жизнь стала 
такой потому, что вы не стремитесь обладать всем тем, 
что дал вам Бог в Иисусе Христе. Вы никогда не испы-
тывали трепетного волнения от глубокой любви к Тому, 
Кто проведёт вас через все испытания к славе и победе. 
Ни за какие деньги я не хотел бы оказаться на вашем мес-
те, чтобы быть обязанным есть манну на завтрак, обед 
и ужин. Хотя манна когда-то и оказалась кстати, хотя и не 
была рассчитана на сорок лет. 

Итак, перед нами спасённый народ, выведенный из 
Египта и направляющийся в Ханаан. Однако мысли его, 
устремления и запросы подпитываются памятью о том, 
от чего Бог его избавил: «Мы помним рыбу, которую 
в Египте ели даром, огурцы, и дыни, и лук, и чеснок». 
Люди оказались в плену воспоминаний о том, от чего 
они были уже избавлены. В грезившейся им жизни до-
минировал побеждённый враг, потопленный Богом 
в пучине Красного моря, моря смерти, где они крести-
лись с Моисеем, чтобы чудесным образом воскреснуть 
и замереть на том берегу, от которого простирался путь 
в новую землю, в землю обетованную.

Рыба, огурцы, лук и чеснок – вот что занимало их 
мысли в пустыне. «Мы помним, мы помним...» – под-
сказывала им память. Мысленно они всё ещё находились 
в Египте.



47

Знаменательный день

А вас как искупленного грешника что более всего 
тревожит? Что занимает ваше воображение и мысли? 
Какие у вас устремления и запросы? Куда вы мысленно 
держите путь, с кем общаетесь и что делаете? Вас отлу-
чили от всего, что вы имели в Египте?

Рыба! Она в жарком климате быстро портится. 
Огурцы – не имеют вкуса. Дыни – сладкая вода. Ну а лук 
и чеснок говорят сами за себя. Однако именно этим бы-
ли заняты их мысли. А о чём думаете вы? Что владеет 
вашим сердцем со дня спасения?

Грех зарождается в человеческом воображении. 
Сначала он появляется в виде искушения, исходящего 
от дьявола и вызывающего у вас некое желание. Если 
вы в своём воображении это допускаете, то вскоре про-
исходит зачатие, созревание и рождение греховного на-
мерения. Именно в этот момент, мой дорогой читатель, 
вы согрешили, независимо от того, осуществилось ваше 
намерение или нет. Вот почему Христос сказал: «Всякий, 
кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбо-
действовал с нею в сердце своём» (Мф. 5:28).

Когда искушение становится желанием, желание – 
намерением, а намерение – действием, то оно, это дей-
ствие, становится воспоминанием и, подобно картине, 
помещается на стене вашего воображения в картинной 
галерее памяти. Когда впоследствии вы мысленно про-
ходите по этой картинной галерее, то наталкиваетесь на 
воспоминание на стене. Оно становится искушением, 
которое вновь рождает желание, а то в свою очередь – 
намерение. И если это намерение осуществляется, то 
к первому воспоминанию добавляется второе, и тогда 
вся эта греховная череда повторяется вновь и вновь. 



48

Спасительная жизнь Христа

Думаю, вам понятен этот принцип. Вот почему, согре-
шая, вы всякий раз открываете дверь для нового нечестия, 
воздвигаете новый «жертвенник для греха» (Ос. 8:11). 
Итак, всякое греховное воспоминание, порождая нечистое 
желание, вызывает низменное намерение, что влечёт за 
собой дурной поступок, который становится очередным 
греховным воспоминанием, засоряющим вашу память.

Теперь мы знаем, о чём думали израильтяне в пусты-
не. С одной стороны, они жили воспоминаниями о том, 
с чем было покончено, а с другой стороны, им нечего было 
вспомнить, так как новая жизнь у них ещё не наступила.

Какие воспоминания о Ханаане могли быть в пустыне? 
Никаких. Ведь израильтяне лишь что-то слышали о Хана-
ане да изредка упоминали о нём в своих разговорах. У них 
не было личного жизненного опыта, связанного с Хана-
аном. Такие слова не имеют веса, жизнь не терпит пустоты.

Если вы не будете жить в силе Святого Духа, если вы 
не подчиняетесь пребывающему в вас Иисусу Христу, 
то все библейские обетования победы, все обещания 
духовной силы останутся для вас лишь написанными на 
бумаге. Ваша память сохранит воспоминания о пережи-
ваниях, связанных только с горечью поражения.

Неудивительно, что израильтянам нечего было празд -
новать в пустыне. 

О чём они говорили
О чём сыны Израилевы говорили в пустыне? Они 

ничего не знали о первенстве Бога в их жизни. А ведь 
Он, ежедневно даруя манну, свидетельствовал им о Сво-
ём присутствии. Им же, надеявшимся получить землю 
обетованную, ни единым словом или поступком не 



49

Знаменательный день

признававшим Его величия, а жившим только жалкими 
воспоминаниями о прошлом, нечего было сказать.

«И собрались против Моисея и Аарона и сказали 
им: „Полно вам; всё общество, все святы, и среди них 
Господь! Почему же вы ставите себя выше народа Гос-
поднего?“» (Чис. 16:3). Вот что говорили они в пустыне! 
Они адаптировались к новым условиям и не допуска-
ли даже мысли о том, что их несчастливая доля станет 
лучше в земле обетованной. По их собственной оценке, 
все они были святы, «всё общество». Насколько святы? 
Достаточно святы! 

Насколько вы святы? Достаточно святы?
Лелея воспоминания о Египте, можно ли называть 

себя верующими? Признавая, что свидетельство Духа 
Божьего вашему духу есть нечто необыкновенное, вы 
вправе вспомнить день своего спасения. И всё же, удо-
влетворены ли вы своей эгоистичной жизнью, не при-
знающей и отвергающей господство Иисуса Христа? 
Действительно ли вы святы?

Израильтяне возмущались любому укору со сторо-
ны Аарона и Моисея, говоривших, что народ недоста-
точно послушен Божьим намерениям. Ведь израильтя-
не, дескать, достаточно святы. Но по чьим меркам – по 
Божьим или своим?

Неужели и вы настолько святы? Впрочем, по соб-
ственным меркам можно быть такими всегда. В день, 
когда Моисей спустился с Синая со скрижалями в руках 
и законом праведности, начертанным перстом Божьим, он 
нашёл своих соотечественников полупьяными, полуна-
гими, беснующимися вокруг золотого тельца. И это были 
спасённые! По собственным меркам – достаточно святые.



50

Спасительная жизнь Христа

Возможно, начиная чтение этой книги, вы были то-
же уверены в собственной святости и не готовы к тому, 
чтобы измениться. Вникните в смысл сказанного вам, 
ведь о спасении необходимо будет помнить в земле обе-
тованной. Там у вас будет законное право провозгласить, 
что кровь Иисуса Христа была пролита, чтобы прими-
рить вас с Богом.

Давайте помолимся.

Дорогой Господь Иисус Христос! Благодарю за Твоё 
Слово – живое и всесильное, которое острее любого 
обоюдо острого меча. Оно проникает в душу и дух, об-
нажает мысли и сердечные помышления, открывает 
для света Твоей праведности картинную галерею моей 
памяти. Беспомощный и жалкий, я склоняюсь перед 
Твоим всемогуществом. Все мои блуждания по пустыне 
не прошли незамеченными. Всякое скрытое помышле-
ние о богатствах Египта записано на небесах. Всё моё 
недовольство услышано Богом. Я отказался от своего 
права первородства и проигнорировал многие Твои 
знамения о наследии жизни вечной. Всё моё прошлое – 
период неудач и зыбкой веры, завышенное самомнение 
и ропот на требования Бога, предъявленные мне. 

Я очень устал от подделки под настоящую жизнь, 
от своего фальшивого христианства. Я дальше так 
жить не хочу. Отныне желаю войти в Ханаан, как 
некогда вышел из Египта, чтобы возликовать в земле 
обетованной.

Знаю, что Ты Бог живой и пребываешь среди Своего 
народа. Произведи во мне Твой добрый плод. Прошу во 
имя Твоё. Аминь. 



51

Любой куст сгодится

По великой милости Божьей Моисей, будучи мла-
денцем, был найден в тростнике и спасён от смер-

ти. Никакой личной заслуги Моисея в этом не было. 
Единственное, что он умел тогда делать, – это плакать 
и кричать. Бог же всё предвидел и предрешил.

За четыреста лет до этого Господь пообещал Авра-
аму, что избавит Свой народ от тирании нечестивого 
фараона. И вот время пришло.

Спасённый от смерти, Моисей провидением Божь-
им попал в дом фараона, дочь которого усыновила его 
и вос  питывала как собственного сына. Пользуясь двор-
цовыми привилегиями, Моисей получил прекрасное 
образование. Его готовили к поприщу государственного 
деятеля, учили военному искусству, и к сорока годам он 
стал че  ловеком, способным достичь высокого положения 
в любом обществе. «И был прекрасен... И научен был 
Моисей всей мудрости египетской, и был силен в словах 
и делах» (Деян. 7:20, 22).

Таким – в кратком описании – был портрет этого 
мужа в расцвете сил, высоко образованного, целеустрем-
лённого и к тому же скромного, который не мыслил 
о себе многого. Его, казалось, ожидала вскоре блестящая 
карьера. Но на самом деле он был всего в нескольких ша-
гах от трагической ошибки, которая привела к краху все 

5



52

Спасительная жизнь Христа

его благородные устремления и сделала его бесполезным 
для служения Богу и людям целых сорок лет, в течение 
которых ему пришлось скитаться по пустынным местам.

«Когда же исполнилось ему сорок лет, пришло ему 
на сердце посетить братьев своих, сынов Израилевых. 
И, увидев одного из них обижаемого, вступился и ото-
мстил за оскорблённого, поразив египтянина. Он думал: 
поймут братья его, что Бог рукой Его даёт им спасение, но 
они не поняли» (Деян. 7:23–25). Моисей не сомневался, 
что посвятит себя служению, к которому, как он считал, 
Бог призвал его. «Он думал: поймут братья его... но они 
не поняли». Будучи твёрдо уверенным в своём избрании, 
он был потрясён, испытав собственное бессилие. 

Возможно, что-то подобное происходило и с вами. 
Вы ощущали святой порыв, питали некие иллюзии, но 
затем вами овладевало чувство бессилия, словно вы чер-
пали воду решетом.

Чтобы понять ошибку Моисея, давайте обратимся 
к Библии. «Спустя много времени, когда Моисей вы-
рос, случилось, что он вышел к братьям своим, сынам 
Из  раилевым, и увидел тяжкие работы их. И увидел, что 
егип  тянин бьёт одного еврея из братьев его» (Исх. 2:11).

Представьте себе состояние человека, сострадавше-
го своему народу. Моисей не планировал делать ничего 
дурного и не хотел никому причинить зла. Видя, как 
беспощадно хлестали кнутом его беззащитного брата, 
Моисей испы тал справедливое негодование, но именно 
в этот момент, забыв о своём настоящем предназначе-
нии, он попал в ловушку эмоций. 

«Посмотрев туда и сюда и видя, что нет никого, он 
убил египтянина и скрыл его в песке» (Исх. 2:12). В этой 



53

Любой куст сгодится

драматической ситуации Моисей доверился не Богу, а сво-
им эмоциям. «Посмотрев туда и сюда...» А ведь следо  вало 
обратить свой взор на небо! «...И видя, что нет никого, 
он убил египтянина», т. е. Моисей тогда сосредоточился 
на человеке и отвернулся от Бога. Довольно легко можно 
поддаться тем же чувствам и самому начать решать, какие 
поступки людей подлежат одобрению, а какие – осужде-
нию. А кто у вас на первом месте: человек или Бог? 

Будь Моисей вполне уверенным в том, что его по-
ступки одобрены Богом, он не беспокоился бы о реак-
ции людей, их мнение можно было бы не принимать во 
внимание. Духовные первопроходцы, соз нательно под-
чинявшие себя воле Божьей, не боялись обще ственного 
мнения, будь то Неемия, возводивший стену, Пётр, воз-
вещавший Евангелие в доме язычника, или Уилберфорс 
и Ливингстон, призывавшие к отмене рабства. 

Павел начинал свои послания с напоминания о том, 
что он «апостол, избранный не людьми и не через чело-
века, но Иисусом Христом и Богом Отцом, воскресившим 
Его из мёртвых» (Гал. 1:1). Да, именно «волей Божь   ей»! 
Таким было его призвание, это ему надлежало пом-
нить, поэтому он вправе был сказать: «Дух Святой по 
всем городам свидетельствует, говоря, что узы и скорби 
ждут меня. Но я ни на что не взираю и не дорожу своей 
жизнью, только бы с радостью совершить поприще моё 
и служение, которое я принял от Господа Иисуса, – про-
поведать Евангелие благодати Божией» (Деян. 20:23–24). 
Он стал неуязвимым, в нём было осознание данного ему 
Богом призвания. 

Но Моисей утратил ощущение реальности Бога. Воз-
можно, это случилось и с вами. Не на нужду вы призваны 



54

Спасительная жизнь Христа

ответить, не определённую задачу выполнить, не какому-
то служению себя посвятить – вы призваны довериться 
Богу! Только Он, думая о последствиях, использует вас 
там, где сочтёт это необходимым. Он Господин жатвы! 
Он есть Глава тела, Церкви, и лишь Ему дана власть 
брать на Себя ответственность. Не человек необходим 
Богу, а Бог человеку.

Иногда меня не покидает чувство беспокойства, 
когда я думаю о некоторых наших миссионерских со-
браниях. Выступающие, сменяя друг друга, призывают 
выполнять те или иные задачи, посвятить свою жизнь 
тому или иному служению. Призыв, как они сами гово-
рят, рождается из необходимости. Таких необходимостей 
тысячи, но не поэтому вы трудитесь. Вы служите Христу, 
и Ему решать, как вас использовать. Никто в этом мире 
не вправе заставить члена тела Иисуса Христа выпол-
нять ту или иную задачу, нести то или иное служение, 
т. е. узурпировать власть Того, Кто есть Глава тела, Само-
го Иисуса Христа. «Но Бог расположил члены, каждый 
в составе тела, как Ему было угодно» (1 Кор. 12:18). Тот, 
кто пытается решать за другого человека, какой должна 
быть сфера его служения, ставит под сомнение верхо-
венство Бога как Господина жатвы.

Бог в полной мере позаботится о Своих делах, и при-
чина того, почему Церковь Христа ещё трудится недо-
статочно, заклю чается в том, что мы часто совершаем 
действия, не входящие в нашу компетенцию, руковод-
ствуясь собственными идеями. Миллионы человеко-
часов и баснословные суммы денег ежегодно тратятся 
впустую, когда мы действуем от Его имени, но без Его 
ведома.



55

Любой куст сгодится

Не сомневаюсь в искренности тех, кто подобным 
образом поступает. Но не слишком ли часто мы подме-
няем деятельность суетой, полномочия – инициативой, 
а воодушевление – необходимостью? Представьте, что 
обе руки демонстрируют свою занятость, а пальцы про-
являют свой энтузиазм беспорядочной активностью. Как 
вы думаете, вам удастся сыграть на пианино? Лично я не 
стал бы бриться у парикмахера с такими руками.

Вполне естественно, что голова требует от каждого 
члена тела постоянной готовности и мгновенной реак -
ции на любой посылаемый импульс. Результатом этого 
становится скоординированное действие всего организ-
ма и чёткое выполнение тех функций, которые ожида-
ются от каждого органа тела.

Часто приходится слышать: «Делайте больше! От-
давайте больше! Будьте сострадательны!» Но Бог гово-
рит: «Успокойтесь и помните, что Бог – это Я». Ины-
ми словами: не суетитесь, а воз ложите все заботы на 
Него. 

Когда Моисей увидел, как египтянин избивал одного 
из его братьев, то засучил рукава и сказал: «Если должен 
был прийти мой час, то вот он настал». Словно бык на 
красную тряпку, он бросился на египтянина, избил его до 
смерти и спешно похоронил. Хотя у Моисея изначально 
были добрые побуждения, он стал тогда не Божьим про-
возвестником, а убийцей. 

«И вышел он на другой день, и вот два еврея ссорят-
ся; и сказал он обижающему: „Зачем ты бьёшь ближнего 
твоего?“ А тот сказал: „Кто поставил тебя начальником 
и судьёю над нами? Не думаешь ли убить меня, как 
убил египтянина?“ Моисей испугался и сказал: „Верно, 



56

Спасительная жизнь Христа

узнали об этом деле“» (Исх. 2:13–14). Да и как было не 
узнать: в той трагической ситуации он не смог даже как 
следует похоронить несчастного египтянина. Возможно, 
Моисей оставил у мертвеца пальцы ног торчащими из 
песка. Когда же Бог совершал Свои суды, то легко похо-
ронил целое египетское войско в морской пучине. Вот 
как действует Бог. 

Далее Библия говорит: «И услышал фараон об этом 
деле, и хотел убить Моисея, но Моисей убежал от фарао-
на...» И в течение сорока лет он скрывался в земле мади-
амской. Бог когда-то спас его и приготовил для особого 
служения, но Моисей, проявив рвение и поддавшись 
эмоциям, сам воздвиг преграду для своего служения. 
Он пытался трудиться для Бога по-человечески, однако 
Господу была нужна не его учёность, а преданность, не 
его способности, а готовность служить Творцу. 

Представьте себе удручающее состояние, чувство 
собственной бесполезности, которое Моисей, вероятно, 
не раз испытывал в течение сорокалетнего пребывания 
в пустыне, где он оставался никому не известным. Воз-
можно, и ваше христианское служение не получило ещё 
признания. Вы обратились к Богу и помните даже день, 
когда доверились Иисусу Христу как своему Спасителю. 
Но христианская жизнь в вашем представлении следует 
определённому стандарту, в соответствии с которым 
кто-то будет судить о вашей духовности. Впрочем, это 
уже не духовность, а некое копирование опыта других 
людей. Христианскому служению, низведённому до это-
го уровня, всегда будет недоставать духовного сияния, 
оно будет лишено Божественного помазания. Вместе 
с Моисеем вы будете прозябать в пустыне мадиамской.



57

Любой куст сгодится

Бедный Моисей – воин, учёный, государственный 
деятель... Рождённый для служения лидера, он вынуж-
ден был пасти овец, принадлежавших его тестю. И вот 
когда уже всякая надежда на другую жизнь, казалось, 
умерла, «явился ему ангел Господен в пламени огня из 
среды тернового куста. И увидел он, что терновый куст 
горит огнём, но куст не сгорает» (Исх. 3:2).

Моисей был изумлён. Горящий куст поглотил всё его 
внимание. Он действительно не сгорал, и казалось, так 
будет продолжаться вечно. Моисей мог невольно срав-
нить свою жизнь с этой чудесной картиной. Возможно, 
он сказал себе: «Ничего подобного я прежде не видел, 
мне далеко до этого куста. Сорок лет назад я сжёг себя 
за один день, и с тех пор я – прах и пепел. В этом кусте 
есть что-то необычное, уникальное. Это какое-то чудо!» 
В сердце его проснулось святое желание узнать причину 
происходящего. «Моисей сказал: „Пойду и посмотрю на 
это великое явление, отчего куст не сгорает“» (Исх. 3:3). 
Моисей проявил мудрость, которая помогла ему сделать 
удивительное открытие. 

Как часто и в нашем сердце пробуждается подобное 
любопытство, однако, не осмысливая увиденное, мы не 
совершаем чудесных открытий.

Мы научены почитать различных героев и с лёгко-
стью становимся их поклонниками. Это имеет место 
и в нашем христианском опыте. В жизни многих слу-
жителей со всей очевидностью проявляется сила Божья 
и Его благословение. Такие служители щедро наделены 
духовными дарами. Их слова изменяют жизнь людей, 
воскрешают духовно мёртвых. Прежде подавленные, 
беспомощные, опустошённые, люди становятся живыми 



58

Спасительная жизнь Христа

свидетелями новой жизни в Боге. Поэтому, где бы такие 
служители ни появлялись, их путь отмечен сиянием сла-
вы, мы восхищаемся ими, аплодируем, а сами остаёмся 
в тени, думая, что нам совершить подобное невозможно, 
на нас благодать Божья в такой мере не распространяется. 
Мы часто говорим себе: «Вот куст, который горит. Хо-
телось бы и мне стать таким, но я только прах и пепел». 
На большее, к сожалению, нас не хватает.

А вы расскажите об этом другим. Позовите их прий-
ти и посмотреть. Увы, вы смирились со своим бессилием. 
Вам просто в голову не приходило, что вы могли бы стать 
иными и обрести духовную силу в своей «малой пусты-
не». Вы сами обрекли себя на роль безучастного зрителя. 

Апостол Павел считал своей привилегией приводить 
других людей ко Христу. В этом заключается смысл его 
слов в Послании к филиппийцам: «Со страхом и трепе-
том совершайте своё спасение, потому что Бог произво-
дит в вас и хотение, и действие по Своему благоволению» 
(Флп. 2:12–13). 

К филиппийцам, видевшим в Павле духовную опо-
ру, словно Бог проявлял внимание лишь к нему, апостол 
обратился приблизительно со следующей речью: «Всё, 
что дал мне Бог, Он дал и вам. Господь Иисус Христос, 
пребывающий во мне, является той же Личностью, что 
и в вас. Что имею я, то имеете и вы. Чем могу быть я по 
милости Божьей, тем можете быть и вы. Совершайте своё 
спасение. Оно ваше в той же степени, как и моё. Имен-
но Бог, а не Павел трудится в вас, производя в сердцах 
желание и действие по Своему благоволению. Поймите, 
что все неистощимые ресурсы, которые Бог явил во мне 
именем Сына Своего, Он точно так же дарует и вам».



59

Любой куст сгодится

Библия говорит, что Господь избрал немощное, уни-
женное, незнатное и ничего не значащее, чтобы упразд-
нить значащее. Всё, чего требует Бог от человека, – это 
готовность Ему служить, быть тем, кем он создан для 
духовной жизни, обителью, которую Бог в нём сотво-
рил. И чтобы Господь проявился в нём в максимальной 
мере. Всё, чем вы являетесь, и всё, чем обладаете, будь 
то деньги, образование и прочее, лишено смысла, если 
вы не осознаёте, что это Бог производит в вас «хотение 
и действие по Своему благоволению».

Единственным первоисточником во всей духовной 
жизни является Сам Бог, «Христос в вас, упование славы» 
(Кол. 1:27). Церковь недостаточно усердна. Она действует 
по шаблону вместо того, чтобы «пойти и по смотреть». 
Если вы читали биографии Хадсона Тэйлора, Джорджа 
Мюллера, Дуайта Моуди, Альберта Симпсона, вам на-
верняка хотелось им подражать. Но задумывались ли вы 
над тем, почему они стали известными? Если вы направ-
ляете свои усилия на подражание, то едва ли добь ётесь 
успеха.

Возможно, кто-то пытался объяснить вам, каким 
образом эти мужи обрели известность, но вы ответили: 
«Не мешай, мне некогда, я хочу быть похожим на них». 
Не глупо ли? Почему Хадсон Тэйлор стал тем, кем он 
стал? Как ему это удалось? Почему Альберт Симпсон 
сделался знаменитым? Разве они у Бога были любим-
чиками? Конечно нет. Они обыкновенные люди, про-
шедшие школу неудач и отчаяния. Люди, исчерпавшие 
себя и обнаружившие свою несо стоятельность без Бога.

Моисей начал с неудачи. Это был его первый урок. 
С неудачи начинал и Авраам. Он тоже получил свой урок. 



60

Спасительная жизнь Христа

Отчаявшимися неудачниками были Иаков, Давид, Илия. 
Подобным им был и пророк Исаия, «человек с нечисты-
ми устами». Только пройдя трудную школу лишений, 
мучительное прозрение и осознав своё бессилие без Бо-
га, они оказались готовыми Ему служить. Все эти мужи 
поняли главное и получили благословение.

То, что постиг Моисей, теперь и вам необходимо 
уразуметь. Ему пришлось осознать, что прекрасное об-
разование, воспитание при дворе, благородные устрем-
ления и высокая эрудиция никогда не заменят человеку 
того, ради чего он был сотворён, – Самого Бога. 

«Моисей сказал: „Пойду и посмотрю на это великое 
явление, отчего куст не сгорает“. Господь увидел, что 
он идёт смотреть, и воззвал к нему Бог из среды куста, 
и сказал: „Моисей! Моисей!“» (Исх. 3:3–4). Бог назвал 
его по имени! Когда? Когда он стоял и смотрел издалека? 
Нет, тогда Бог ничего не сказал. Но когда Моисей при-
близился, чтобы посмотреть, тогда Бог воззвал к нему. 

Возможно, вы сейчас спросили себя: а почему у ме -
ня никогда не было подобного побуждения? Почему 
я не чувствую настоящей уверенности в том, ради чего 
я спасён? Почему я плыву по течению без конкретной 
цели? Скорее всего, дело здесь в том, что вы никогда над 
этим не задумывались. Помните: когда Моисей пошёл 
посмотреть, почему не сгорает куст, тогда Господь и воз -
звал к нему.

По человеческим меркам вы можете считаться до-
статочно подготовленными к христианскому служению 
и всё же оказаться духовно бессильными. Независимо от 
степени одарённости, известности, положения в обще-
стве, вы войдёте в духовную летопись человечества как 



61

Любой куст сгодится

те, кто не принёс особой пользы ни для Бога, ни для лю-
дей. А знаете, почему? Потому что вы никогда не заду-
мывались над тем, для чего Бог избирает людей. Вы были 
слишком заняты и не «пошли, чтобы посмотреть». И Бог 
вам ничего не сказал. Он не назвал вас по имени. 

Когда Господь воззвал, Моисей ответил: «Вот я». 
«И сказал Бог: „Не подходи сюда; сними обувь с ног 

твоих, ибо место, на котором ты стоишь, – земля свя-
тая“. И сказал ему: „Я Бог отца твоего, Бог Авраама, Бог 
Исаака и Бог Иакова“. Моисей за крыл лицо своё, пото-
му что боялся воззреть на Бога» (Исх. 3:5–6). А Господу 
было что сказать Своему слуге. Например, следующее: 
«Моисей, ты поступил мудро, проявил пытливость ума, 
предположив, что этот куст – необыкновенный, что 
в нём должно быть нечто особенное и удивительное. 
Ты нашёл его удивительным, т. к. он горит, но не сгорает. 
И всё же ты неправ, совершенно неправ. Видишь другой 
куст? Убогий и непри глядный, он всё же годится в дело, 
ибо тоже будет гореть. Следующий куст – красивый 
и ветвистый. Подойдёт и он. Понимаешь ли, Моисей, 
что любой куст сгодится? Любой. Если только через него 
является Господь. Твоя беда в том, что сорок лет назад 
наученный всей мудрости египетской, сильный «в сло-
вах и делах», ты залюбовался собственными листьями. 
Ты вообразил себя великим кустом, но сгорел за один 
день и в течение сорока лет был лишь кучкой пепла. 
Если бы куст, который ты здесь увидел, поддерживал 
огонь собственными силами, он бы тоже быстро сгорел 
и стал золой и пеплом, подобными тебе. Но не сам куст 
поддерживал этот огонь, а Господь, пребывавший в нём. 
Поэтому любой куст сгодится!»



Спасительная жизнь Христа

Вам когда-нибудь приходило это в голову? Вы осо-
знавали, что всё, на что вы способны, – это пепел? Сами 
по себе вы ничто, но наполненные Им становитесь всем? 
Каждый новый день нужно начинать с осознания: вечное 
Я ЕСМЬ – это всё, что человеку необходимо. 

К сожалению, и сама Церковь Иисуса Христа забы-
вает об этом. Мы живём либо прошлым, либо будущим. 
Мы говорим: «Авен-Езер... до сего места помог нам Гос-
подь». Или успокаиваем себя словами: «Маранафа... 
Гос подь грядёт!» Однако при этом забываем Его вечную 
сущность Я ЕСМЬ. Он в вечном настоящем и немедленно 
отзывается на всякую нужду.

Если вы родились свыше, то всё, что вам необходи-
мо, – это Сам Господь. Это Он не даёт вам силу, потому 
что Он Сам – ваша сила. Это Он не даёт вам победу, ибо 
Он Сам – ваша победа. 

Что может быть яснее этой истины? Христос – в вас, 
только и всего. Вам не нужно ничего другого. Каждый 
день сознательного служения, когда вы отдаёте своё те-
ло в жертву Богу, является постижением, «что есть воля 
Божия, благая, угодная и совершенная» (Рим. 12:1–2).

И не забывайте – любой куст сгодится! 



63

Церковь в пустыне

ВБиблии говорится о том, что плотские потомки Ав-
раама, вступив шие в завет с Богом, становятся его 

духовным семенем, т. е. детьми обетования. «Но не то, 
чтобы Слово Божие не сбылось, ибо не все те израиль-
тяне, которые от Израиля; и не все дети Авраама, кото-
рые от семени его, но сказано: „В Исааке наречётся тебе 
семя“. То есть не плотские дети – дети Божии, но дети 
обетования признаются за семя» (Рим. 9:6–8). 

Итак, Павел говорит, что не по иудейскому про-
исхождению становятся детьми Божьими, а по вере, 
в которой содержится обетование спасения. «Ибо не 
тот иудей, кто таков по наружности, и не то обрезание, 
которое наружно, на плоти; но тот иудей, кто внутрен-
не таков, и то обрезание, которое в сердце, по духу, 
а не по букве: ему и похвала не от людей, но от Бога» 
(Рим. 2:28–29). К духовному значению обрезания Павел 
возвращается вновь в Послании к колоссянам: «В Нём 
вы и обрезаны обрезанием нерукотворным, совлечени-
ем греховного тела плоти, обрезанием Христовым, быв 
погребены с Ним в крещении; в Нём вы и совоскресли 
верой в силу Бога, Который воскресил Его из мёртвых» 
(Кол. 2:11–12). Отсюда следует, что обрезание неру-
котворное означает соединение верующего с Иисусом 
Христом в Его смерти и воскресении, что в свою очередь 

6



64

Спасительная жизнь Христа

перекликается с темой, уже затронутой в начале этой 
главы.

В книге Бытие повествуется о том, как Бог заключил 
завет с Авраамом: «И дам тебе и потомкам твоим после 
тебя землю, по которой ты странствуешь, всю землю ха-
наанскую во владение вечное; и буду им Богом... Да будет 
у вас обрезан весь мужской пол... и это будет знамением 
завета между Мною и вами» (Быт. 17:8, 10–11). Обре-
зание должно было стать отличительным признаком 
спасённого народа и было обязательным для каждого, 
направлявшегося в землю изобилия. Однако Библия 
также сообщает: «Весь народ, родившийся в пус   тыне, 
в пути, после того как вышел из Египта, не был обрезан» 
(Нав. 5:5). Это уже была Церковь в пустыне, т. е. люди, 
которые вышли, но ещё не вошли, потому что застряли 
там основательно. Если обрезание в Египте было сим-
волом веры, то обрезание в пустыне стало бы символом 
неверия.

Выражаясь библейским языком, они испытали все 
«страсти греховные» и, подобно многим современным 
христианам, «имели вид благочестия, силы же его от-
рёкшиеся» (2 Тим. 3:5).

В первом Послании к коринфянам читаем: «Все кре-
стились в Моисея в облаке и в море» (10:2). Кто-то мог 
бы, исходя из этого, назвать Моисея пастором первой 
баптистской церкви в пустыне! В одной из предыдущих 
глав мы уже отметили, что как израильтяне были креще-
ны в Моисея, так и мы крестились в Христа. Они отпра-
вились за Моисеем к месту смерти, чтобы выйти оттуда 
к новой жизни по другую сторону Красного моря. Со-
гласно Божьему плану спасения, мы вместе со Христом 



65

Церковь в пустыне

тоже отправились к месту смерти, чтобы воскреснуть 
с Ним к новой жизни. «Ибо что Он умер, то умер однаж-
ды для греха; а что живёт, то живёт для Бога. Так и вы 
почитайте себя мёртвыми для греха, живыми же для 
Бога во Христе Иисусе, Господе нашем» (Рим. 6:10–11). 

В этом ваше духовное крещение во Христе. Вполне 
вероятно, что ваше крещение может оказаться не столько 
внутренним, сколько внешним. Если мы не обрели его 
духовного содержания, то не станем истинными христи-
анами, а само священнодействие тогда – пустой ритуал. 
Это совершенно очевидно. Только там, где возрастает ве-
ра и господствует истина, имеется духовное содержание. 

Сыны Израилевы не только крестились в Моисея, 
но и «ели одну и ту же духовную пищу; и все пили одно 
и то же духовное питьё, ибо пили из духовного последу-
ющего камня; камень же был Христос» (1 Кор. 10:3–4). 

Мы уже рассматривали значение манны, этой «ду-
ховной пищи», которой питалась Церковь в пустыне 
в течение сорокалетнего странствования. Однако сейчас 
я хотел бы остано виться на этом подробней. 

«И увидели сыны Израилевы и говорили друг другу: 
„Что это?“ Ибо не знали, что это» (Исх. 16:15). Манна 
была чем-то новым для них, ведь они прежде её нико-
гда не ели. Это был Божий дар освобождённому народу. 
В нашем христианском понимании – это образ Святого 
Духа, дарованного Богом всем искупленным драгоцен-
ной кровью Иисуса Христа. 

Ни один человек не примет, не вкусит, не познает 
этот небесный дар, пока не доверится Христу, в Кото-
ром мы, «уверовав в Него, запечатлены обетованным 
Святым Духом, Который есть залог наследия нашего» 



66

Спасительная жизнь Христа

(Еф. 1:13–14). О Нём Господь также сказал: «Дух истины, 
Которого мир не может принять, потому что не видит 
Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пре-
бывает и в вас будет» (Ин. 14:17). 

Присутствие Святого Духа – это привилегия, даро-
ванная спасённым грешникам от рождения, а чудо воз-
рождения – это новый духовный опыт, ведущий Божьих 
детей в качественно новую жизнь, о которой они до сих 
пор не имели ни малейшего представления.

Вкус манны, свидетельствовавший о присутствии 
Святого Духа, «подобен был вкусу лепёшек с елеем» 
(Чис. 11:8), и всё же значение манны для Церкви в пус-
тыне не отражало Его полного благодатного служения. 
Манна лишь предвосхищала то лучшее, что должно бы-
ло наступить. Немаловажно также, что на вкус она была 
«как лепёшка с мёдом» (Исх. 16:31). Елей и мёд! Это Дух 
Святой, указывающий на тот день, который вспомнит-
ся нам в земле обетованной! Не какая-то сухая и тонкая 
лепёшка, а земля, в которой текут молоко и мёд! Конеч-
но, лепёшка сама по себе невелика, но она пробуждает 
аппетит и вызывает желание попробовать её вновь.

Двойственный вкус манны говорит о двойном слу-
жении Святого Духа. На что указывает Дух Святой через 
вкус елея? На присутствие живого Бога в духе спасённого 
грешника. А через вкус мёда? На то, что Дух Святой по-
стоянно вдохновляет «пустынного христианина» про-
должать свой путь, чтобы достичь вожделенной земли 
и исполниться Святым Духом.

Ежедневно вкушаемую манну часто сравнивают 
с постоянным чтением Библии. Однако каждое утро из-
раильтяне выходили собирать её и чем больше собирали, 



67

Церковь в пустыне

тем большее отвращение к ней испы тывали. При этом 
они жаловались: «Ныне душа наша изнывает; ничего нет, 
только манна в глазах наших» (Чис. 11:6). Однообраз-
ная и потому невкусная, она невообразимо им надоела. 
Неужели у вас подобное отношение к чтению Библии?

Такая картина вряд ли кого-то обрадует и, я убеждён, 
не является типичной. Но ежедневное чтение Библии 
необходимо, ибо это помогает Духу Святому вести к  ис-
тине, «дабы вам исполниться всей полнотой Божией» 
(Еф. 3:19). Это действие призвано показать всё ваше бо -
гатство и наследие во Христе. Израильтяне же день за 
днём и год за годом ели манну и оттого ненавидели её.

Остерегайтесь, чтобы при чтении Библии с вами не 
случилось подобного. Если вы не ответите Духу Свя-
тому на воодушевление, которое постоянно получаете 
через Слово, и не испытаете наслаждения от вкуса мёда, 
то лепёшка ваша останется тонкой, чёрствой, непри-
глядной, а чтение, имеющее элемент обязательности, не 
доставит вам ни пользы, ни удовольствия. Возможно, 
вы почувствуете подкрепление, но вряд ли испытаете 
удовлетворение.

Свидетельство Святого Духа спасённому грешнику, 
живущему в неповиновении, – труд в высшей степени 
неблагодарный. Поэтому для христианина, который вы-
шел из Египта, но не стремится войти в Ханаан, работа 
Святого Духа кажется весьма монотонной. Пастору за 
кафедрой, миссионеру в странствии, учителю в библей-
ском классе – всем, являющимся членами Церкви «в пус-
тыне» и в силу обстоятельств продолжающих свой труд, 
быстро наскучит всё, что они делают. И конечно, такие 
служители будут неинтересными для своих слушателей.



68

Спасительная жизнь Христа

Вот почему существует столько скучных проповед-
ников и учителей воскресных школ. Они скучны на-
столько, насколько им самим всё это неинтересно. 

Некоторые из «пустынных христиан» жили в со-
знательном противлении и неповиновении Богу. Они 
безуспешно пытались игнорировать Его присутствие, 
напоминавшее о том, что они спасённые грешники. 
Ежедневное употребление манны в пищу, как это ни 
покажется кому-то странным, было для них не только 
источником раздражения, но и облегчения. С одной 
стороны, эти люди не хотели уже её видеть, а с другой – 
понимали, что без неё нет жизни. Они уже оторвались 
от Египта, но ещё не вкусили радости Ханаана. В этом 
и состоит парадокс плотских христиан.

Может быть, вслед за ними и за пророком Ионой вы 
тоже пытаетесь бежать от Бога, однако это вам не уда-
ётся. Вы противитесь Его воле и в то же время боитесь, 
что Он вас покинет. У вас мятежный дух, поэтому вы 
принадлежите к Церкви в пустыне.

Если каждодневная манна для одних была источни-
ком раз дражения, то другим она даровала невыразимый 
душевный покой.

Иисус Навин и Халев всегда верили, что Бог, Кото-
рый вывел их из Египта, приведёт их и в Ханаан. Но ино-
гда мне кажется, что эти мужи, видя грехи своего народа, 
его идолопоклонство, ропот и неверие, говорили друг 
другу: «Бог нас покинет, Он непременно это сделает!» 
Когда наступала ночь, они со страхом ожидали рассве-
та, боясь того, что Бог их покинет. И едва земли касал-
ся слабый свет зари, эти мужи внимательно смотрели 
себе под ноги, чтобы разглядеть манну. И когда они её 



69

Церковь в пустыне

обнаруживали, то снова испытывали душевный покой. 
Бог их не оставил – манна была тому порукой. 

Когда Моисей на Синае беседовал с Богом, Аарон по 
настоянию народа сделал золотого тельца, и народ в не-
пристойном виде стал ему поклоняться. Представьте себе 
тогда отчаяние и страх тех немногих людей, кто сохранил 
веру. Однако на следующее утро появился Моисей со 
скрижалями, на которых перстом Господним был на-
чертан Закон. Вот она, спасительная манна! Здесь прояв-
ление и изумительного Божьего терпения, и той любви, 
которая никогда вас не оставит. «Когда умножился грех, 
стала преизобиловать благодать» (Рим. 5:20). Господь 
сказал: «Не оставлю тебя и не покину тебя» (Евр. 13:5). 

Здесь нет снисхождения к греху или непослушанию, 
всё это по-прежнему огорчает Бога, но я хочу, чтобы вы 
знали: когда приходит беда и кажется, что всё пропало, 
свет милости Господней воссияет через Его наказание и ра-
дугой обетования напомнит о Том, Кто «не ослабеет и не 
изнеможет, доколе на земле не утвердит суд» (Ис. 42:4). 
Когда угаснет всякая надежда, когда всякое благое на-
мерение, начертанное Божьим перстом в вашем сердце, 
поколеблется, солнце надежды снова взойдёт, а свет бла-
годати развеет тьму – и это будет манна небесная у ваших 
ног. Вы увидите: Он не покинул вас, не оставил безутеш-
ными. Поэтому «не оскорбляйте Святого Духа Божьего, 
Которым вы запечатлены на день искупления» (Еф. 4:30).

Пророку Аггею Господь сказал: «Завет Мой, который 
Я заключил с вами при исходе вашем из Египта, и Дух 
Мой пребывает среди вас: не бойтесь!» (Агг. 2:5). Так что 
у Бога были все основания сказать Своему народу: «Со-
рок лет вы оскорбляли Дух Мой, и всё же Я никогда не 



70

Спасительная жизнь Христа

покидал вас. Никогда!» Манна свидетельствует о Святом 
Духе Божьем, Которым мы запечатлены в день искупле-
ния. Вы можете оскорблять и угашать Его, пока Он не 
напомнит вам об этом, «ибо Господь, кого любит, того 
наказывает» (Евр. 12:6). Но Он никогда не покинет вас. 
В этом изумительная благодать Божья!

И всё же, питая Свой народ в пустыне, Господь по-
пускал и голод: «И помни весь путь, которым вёл тебя 
Господь, Бог твой, по пустыне вот уже сорок лет, чтобы 
смирить тебя, чтобы испытать тебя и узнать, что в сердце 
твоём, будешь ли хранить заповеди Его или нет. Он сми-
рял тебя, томил тебя голодом и питал тебя манною» 
(Втор. 8:2–3). Иными словами, все те сорок лет израильтя-
не никогда не были пресыщены пищей, т. к. манна пред-
назначалась для поддержания жизни, а не для пиршества. 
К тому же Бог никогда не ставил перед Собой задачи, 
чтобы Его народ благоденствовал в пустыне. 

А где это благоденствие должно было наступить? 
В земле обетованной! Пройдя через лишения в пустыне, 
народ должен был возрадоваться изобилию в Ханаане.

Бог никогда не насытит вас в пустыне. Вы не совер-
шите в ней ничего доброго. Вы там по-настоящему не 
изменитесь. Ваше свидетельство не будет волнующим, 
а служение – пламенным. Чувство новизны от миссио-
нерского странствия, пасторского служения или работы 
в воскресной школе пройдёт, едва вы привыкнете к той 
обстановке и к людям, окружающим вас. Потускнеет ро-
мантический ореол, погаснет в глазах задорный огонёк, 
и вы, забывая о том, что вам необходимо, потребуете 
того, чего хочется. И если вы не проявите благоразумия, 
Бог вам это даст.



71

Церковь в пустыне

Люди «увлеклись похотением в пустыне и искусили 
Бога в необитаемой» (Пс. 105:14). Перепела, которых 
Он им послал, гнили и разлагались во рту. Люди ввер-
гли себя в добровольную нищету, предпочитая быть 
упитанными по плоти и одновременно – духовно ис-
тощёнными.

Досадно, что приходится ущемлять себя в том, че-
го хочется, в то время как Бог желает дать то, что тебе 
нужно. Езекия попросил дополнительных 15 лет жизни 
и получил их. «Но не воздал Езекия за оказанные ему 
благодеяния, ибо возгордилось сердце его. И был на не-
го гнев Божий...» (2 Пар. 32:25). В конце жизни он стал 
отцом одного из самых нечестивых царей в истории 
Иудеи – Манассии, которому было 12 лет, когда Езекия 
умер в добавленные ему 15 лет. Манассия «построил вы-
соты, которые разрушил Езекия, отец его и... довёл Иудею 
и жителей Иерусалима до того, что они поступали хуже 
тех народов, которых истребил Господь от лица сынов 
Израилевых» (2 Пар. 33:3, 9). Как жаль, что Езекия не умер 
в своё время! Он получил, что хотел, но ушёл из жизни 
слишком поздно.

Церковь в пустыне вряд ли можно назвать счаст-
ливой, но как преобразились люди, когда они вошли 
в Ханаан! «И стояли сыны Израилевы станом в Галгале, 
и совершили Пасху в четырнадцатый день месяца вече-
ром на равнинах иерихонских» (Нав. 5:10). Впервые за 
38 лет! «И на другой день Пасхи стали есть из произве-
дений земли этой, опресноки и сушёные зёрна в самый 
тот день. А манна перестала падать на другой день после 
того, как они стали есть произведения земли, и не было 
более манны у сынов Израилевых, но они ели в тот год 



Спасительная жизнь Христа

произведения земли ханаанской» (Нав. 5:11–12). Поче-
му? Дело в том, что они теперь свидетельствовали о Духе 
и были Им исполнены. Это уже была не тонкая и чёр-
ствая лепешка, предвещавшая лучшее будущее, а земля, 
в которой текли молоко и мёд. Вместо однообразной пи-
щи пустыни им теперь было доступно изобилие Ханаана. 

Вам всё наскучило? Вы морально истощены? Дары 
Господа вам кажутся однообразными? Вы ропщете, а не 
радуетесь? То, чего вы хотите, для вас важнее того, что 
вам нужно? Вы духовно немощны? Возможно, вы до сих 
пор питаетесь манной. В этом случае – вы вышли, но 
ещё не вошли. Вы по-прежнему принадлежите к Церкви 
в пустыне.

Господь, помоги нам возрастать духовно, чтобы вку-
сить обилие Твоей благодати, чтобы благами Ханаана 
изгладить воспоминания о Египте, чтобы полнота 
Твоего Духа наполнила наши души светом познания 
славы Твоей в Иисусе Христе. Пусть манит нас всякий 
горизонт, освещаемый Твоим благословением. Только 
с Тобой мы выйдем и войдём, чтобы наследовать зем-
лю обетованную. Мы просим об этом во имя Иисуса 
Христа, нашего Спасителя. Аминь. 



73

И вот пришёл Амалик

Впредыдущей главе мы рассмотрели значение ман-
ны. Обратимся теперь к 17-й главе книги Исход, 

чтобы понять, что имел в виду апостол Павел, когда 
в Первом послании к коринфянам писал о духовной 
пище и питье: «Ели одну и ту же духовную пищу… пи-
ли из духовного последующего камня; камень же был 
Хрис тос» (1 Кор. 10:3–4). 

Когда израильтяне расположились станом в Рефи-
диме, там не оказалось воды. Поскольку положение 
становилось критическим, посыпались упрёки в адрес 
Моисея, и он возопил к Богу, говоря: «Что мне делать 
с народом этим? Ещё немного – и побьют меня камня-
ми» (Исх. 17:4). В ответ на эту мольбу Бог велел Моисею 
взять жезл, которым он ударял по воде, и сказал: «Вот, 
Я стану перед тобою там, на скале в Хориве, и ты уда-
ришь в скалу, и пойдёт из неё вода, и будет пить народ» 
(Исх. 17:6). Так Моисей и поступил, и потекла вода из 
скалы. Люди напились и утолили жажду.

Здесь картина ясна. Вода из скалы означает дар веч-
ной жизни, явленной через распятие Господа нашего 
Иисуса Христа, ибо, по словам апостола Павла, этот 
«камень... был Христос». Позднее мы увидим, что данная 
история имеет продолжение. Здесь, у разбитой скалы, 
только начинается искупление грешника.

7



74

Спасительная жизнь Христа

В тени креста Христова 
Хочу всегда пребыть. 
Там от Скалы высокой тень, 
Там отдых от борьбы; 
Там путнику надёжный дом, 
Защита от невзгод; 
Там от страданий отдохнём 
И от земных забот. 

Бог указал на три характерные особенности людей, 
находившихся в пустыне. Первая: они были крещены 
в Моисея и, соединённые со Христом через Его смерть, 
воскрешены к жизни вечной. Вторая особенность: они 
были причастниками Его ежедневной манны. Дух Свя-
той свидетельствует сердцу верующего, что он – дитя Бо-
жье, что он запечатлён в день спасения и предвосхищает 
всё, чем может стать Христос для людей, обладающих 
полнотой Его Духа. И третья особенность: они утолили 
жажду из разбитой скалы, т. е. верующий на основе ис-
купления получает прощение через драгоценную кровь 
распятого Иисуса Христа. Однако в пустыне «не о многих 
из них благоволил Бог» (1 Кор. 10:5).

Возвращаясь к 17-й главе книги Исход, мы видим, 
что едва Бог дал людям воду из скалы, как «пришли ама-
ликитяне и воевали с израильтянами в Рефидиме» (ст. 8). 
Амалик, иллюстрирующий здесь плоть, пытался во что 
бы то ни стало преградить путь искупленному народу 
в землю обетованную.

В планы Божьи не входило, чтобы люди оставались 
у разбитой скалы. Моисей напомнил израильтянам: «Гос-
подь, Бог наш, говорил нам на Хориве и сказал: „Полно 



75

И вот пришёл Амалик

вам жить на горе этой!“» (Втор. 1:6). Сколько же они 
там жили? Довольно долго. «Обратитесь, отправьтесь 
в путь... Вот Я даю вам землю эту, пойдите, возьмите 
в наследие землю, которую Господь с клятвою обещал 
дать отцам вашим – Аврааму, Исааку и Иакову, им и по-
томству их» (Втор. 1:7–8). Иными словами: «Спуститесь, 
пойдите и войдите!» Но Амалик считал своим долгом 
помешать этому.

Амалик в Библии – это один из образов, который Гос  -
подь использует, чтобы открыть нам Свой замысел. Бог 
может многими способами иллюстрировать одну опре-
делённую истину, но те образы, которые Он избрал, за-
тем повторяются в Библии с неизменным постоянством. 

Это замечательное свидетельство силы и удиви-
тельного влияния Библии. Если вы помните о данной 
особенности, Священное Писание предстанет перед 
вами в совершенно новом свете; а Ветхий Завет, книга 
великого духовного значения, станет понятнее, если вы 
позволите Святому Духу научить вас образному языку, 
который Он использует.

Мы уже отмечали, что как только Святой Дух воз-
вращается в человеческий дух, к прощённому грешнику, 
Он наполняет душу, чтобы вновь утвердилось господ-
ство Иисуса Христа в вашем сознании, в ощущениях, 
желаниях, дабы всё человеческое естество стало Его хра-
мом, местом, где обитает живой Бог.

Однако плоть поддаётся этому очень неохотно, ибо 
она «желает противного духу, а дух – противного пло-
ти» (Гал. 5:17). Плоть пытается препятствовать Духу Бо-
жьему вести вас к духовной зрелости. И с самого начала 
христианской жизни путь вам преграждает этот Амалик. 



76

Спасительная жизнь Христа

«Моисей сказал Иисусу: „Выбери нам мужей и пойди сра-
зись с амаликитянами; завтра я стану на вершине холма, 
и посох Божий будет в руке моей“. И сделал Иисус, как 
сказал ему Моисей» (Исх. 17:9–10). 

И вот Иисус Навин на поле брани встретился с вра-
гом, однако исход битвы зависел не от него, ибо «когда 
Моисей поднимал руки свои, одолевал Израиль, а ко-
гда опускал руки свои, одолевал Амалик» (Исх. 17:11). 
Другими словами, победу над Амаликом даёт Бог. Это 
то, что нельзя завоевать самому, но можно только полу-
чить – по вере.

После того как Бог поручил Моисею вывести Свой 
народ из Египта, слуга Божий сказал: 

«А если они не поверят мне, и не послушают голоса мо-
его, и скажут: „Не явился тебе Господь?“» И сказал ему 
Господь: «Что это в руке у тебя?» Он отвечал: «Посох». 
Господь сказал: «Брось его на землю». Он бросил его на 
землю, и посох превратился в змея, и Моисей побежал 
от него. И сказал Господь Моисею: «Простри руку твою 
и возьми его за хвост». Он простёр руку свою и взял его, 
и он стал посохом в руке его (Исх. 4:1–4).

Это было знамение, данное Богом Моисею о по-
беде уже завоёванной, о победе, которую Бог даёт тем, 
кто доверяется Ему. Когда Моисей бежал от змея, Бог, 
вероятно, говорил: «Не убегай! Обернись! Стань к нему 
лицом! Протяни руку и возьми его за хвост!» И в тот 
момент, когда Моисей так и сделал, змей сразу стал бес-
помощным и безобидным, как посох.

А чем является змей в вашей жизни? От чего бежите 
вы как христианин? Чего вы страшитесь? Бог говорит: 
«Не убегайте, для вас приготовлена победа. Обернитесь, 



77

И вот пришёл Амалик

протяните руку и получите её, ту победу, которую 
Я даю». Когда Моисей опускал руки, одолевал Амалик, 
и Иисус Навин вёл битву, которая была проиграна. Когда 
Моисей поднимал руки, одолевали войска израильтян, 
и Иисус Навин уже радовался победе.

Бесчисленное множество христиан, пытаясь само-
стоятельно преодолеть грех, ведут битву, которая уже 
проиграна. Так можно сражаться до конца своих дней, 
но вы никогда не одержите победу. Эта битва проиграна 
ещё в первом человеке – Адаме, который умер; но по-
следний Адам, Иисус Христос, победил и грех, и смерть, 
и ад, и самого дьявола. Почему же в Нём вы не примете 
ту победу, которую Он уже одержал? Победу над плотью 
не надо завоёвывать, её нужно просто принять.

«Поступайте по духу, и вы не будете исполнять во-
жделений плоти» (Гал. 5:16). Какая разница, что угрожает 
вам, если вы поступаете по духу? Вы можете обернуться 
и стать лицом к врагу. Вы можете «взять его за хвост» 
и увидеть, как беспомощен и безобиден он в ваших ру-
ках, ибо Бог уже поразил змея в голову. Иными словами, 
поступать по духу означает верою принять ту победу, 
которую даровал вам Господь. В этом случае Бог одобрит 
ваш выбор и изменит всю вашу жизнь.

Известно, что дьявол любит извращать истину и пре-
вращать её в ложь, и, возможно, он говорит вам нечто 
подобное: «Старайся не исполнять вожделений плоти, 
и тогда будешь поступать по духу». Словно последнее 
является наградой за первое. Но он знает, что тогда ваши 
мысли будут заняты собой, а не Христом. 

Нет зрелища более жалкого и печального, чем попыт  -
ка плоти представить себя в ореоле святости. У плотских 



78

Спасительная жизнь Христа

людей всегда искажённое представление о праведности, 
поэтому их любое движение в этом направлении будет 
только лицемерием и самообольщением. Последнее 
ведёт к самодовольству, а то в свою очередь – к самовос-
хвалению. В итоге перед нами появляется человек, для 
которого важно лишь внешнее проявление успеха. Ему 
хочется, чтобы его замечали, признавали, аплодировали 
и обращались к нему за советом. С другой стороны, когда 
плотские люди терпят неудачу, они впадают в другую 
крайность и начинают жалеть себя. В итоге мы видим 
человека, сосредоточенного исключительно на самом 
себе.

Дьяволу безразлично, к какой категории людей вы 
относитесь, удалось ли вам усмирить свою плоть, при-
суще вам само восхваление или жалость к себе, ибо ему 
известно, что в любом случае мысли плотских людей 
заняты собой, а не Господом. Они эгоцентричны, а не 
христоцентричны, поглощены собой, а не Богом.

Дьявол постарается убедить вас, что вы поступаете 
по духу – хотя бы потому, что пытаетесь противостать 
вожделениям плоти, источником которых он является. 
Таким образом, искусно вводя вас в заблуждение, он 
лишит вас единственной возможности одержать победу.

Разве не это вы пытались делать? Стремясь противо-
стать вожделениям плоти, чтобы поступать по духу, вы 
вели битву, которая была уже проиграна. «Поступайте по 
духу…», – говорит Господь, имея в виду, что мы должны 
полностью положиться на Него, полностью открыться 
Ему. «…И вы не будете исполнять вожделений плоти», 
так как в Нём мы празднуем победу, одержанную Хрис-
том. Поступать по духу – это не награда, а средство. 



79

И вот пришёл Амалик

Это возможность наслаждаться спасительной жизнью 
Иисуса Христа.

Когда шаг за шагом вы попадаете в полную зави-
симость от Христа, пребывающего в вас Духом Своим, 
Он празднует победу, уже одержанную Им над грехом, 
смертью и дьяволом. Когда Моисей поднимал руки (сим-
вол победы, данной по вере), то одолевал Иисус Навин.

И низложил Иисус Амалика и народ его остриём меча. 
И сказал Господь Моисею: «Напиши это для памяти 
в книгу и внуши Иисусу, что Я совершенно изглажу 
память об амаликитянах из поднебесной». И устроил 
Моисей жертвенник Господу, и нарёк ему имя «Гос-
подь – знамя моё». «Ибо, – сказал он, – рука на престоле 
Гос пода: брань у Господа против Амалика из рода в род» 
(Исх. 17:13–16).

Никогда не наступит тот день, когда Бог примирится 
с Амаликом. 

Бог говорит, что не живёт в плоти нашей доброе 
и что никакая плоть не будет хвалиться перед Богом 
(см. Рим. 7:18; 1 Кор. 1:29). Помните: плоть – это про-
явление «духа, действующего ныне в сынах противле-
ния» (Еф. 2:2). Этот дух впервые проявился при падении 
дьявола, когда тот сказал: «Взойду на небо, выше звёзд 
Божиих вознесу престол мой и сяду на горе в сонме бо-
гов, на краю севера; взойду на высоты облачные, буду 
подобен Всевышнему» (Ис. 14:13–14). 

Он хотел что-то приобрести, совершить, кем-то 
стать независимо от Бога, и именно эту дьявольскую 
гордыню плоть желает увековечить в вас. Плоть – это 
всё, что у вас есть, если вы ищете, кем стать, что приоб-
рести и что совершить независимо от Него. 



80

Спасительная жизнь Христа

Почему Амалик олицетворяет собой плоть? В чём 
особенность Амалика, дающая нам законное основание 
искать в нём проявление падшей природы человека?

Обратимся к 25-й главе книги Бытие, сообщение ко-
торой вначале может показаться не вполне очевидным. 

И сварил Иаков кушанье, а Исав пришёл с поля уста-
лый. И сказал Исав Иакову: «Дай мне поесть красного, 
красного этого, ибо я устал». От этого дано ему назва-
ние – Эдом. Но Иаков сказал: «Продай мне теперь же 
своё первородство». Исав сказал: «Вот, я умираю, что 
мне в этом первородстве?» Иаков сказал: «Поклянись 
мне теперь же». Он поклялся ему и продал первородство 
своё Иакову. И дал Иаков Исаву хлеба и кушанья из 
чечевицы, и он ел, и пил, и встал и пошёл. И пренебрёг 
Исав первородством (Быт. 25:29–34). 

В чём состояло первородство, которым Исав прене-
брёг и которое намерен был унаследовать Иаков? Оно 
состояло в обещании, данном Богом Аврааму, что в се-
мени его благословятся все народы. «Не сказано, – как 
подчёркивает апостол Павел, – „и потомкам“, как бы 
о многих, но как об одном: „и семени твоему“, которое 
есть Христос» (Гал. 3:16). Иными словами, в этом перво-
родстве подразумевается рождение Христа, как семени 
Авраамова, а затем через Христа, избавившего человека 
от его греховного состояния, восстанавливаются вза-
имоотношения людей с Богом. Они вновь становятся 
зависимыми от Того, Кто олицетворяет Собою жизнь. 
Он один побуждает человека вести себя достойно того 
звания, каким его задумал Бог. 

Итак, первородство состояло в том, что Бог наме-
ревался в лице Своего воплотившегося Сына вернуть 



81

И вот пришёл Амалик

утраченную человеком человечность, и этим правом 
первородства Исав пренебрёг. В глубине души он сказал: 
«Это сказки для малышей. У меня есть всё, что нужно, 
чтобы быть человеком, независимым от Бога». В этом 
проявилась древняя ложь, увековеченная дьяволом в Ада -
ме. «Ты живёшь сам по себе, а не в силу того, что есть 
Бог. Потеряв Бога, ты ничего не теряешь!»

В Исава вселился дух дьявола. «К чему мне перво-
родство, восстанавливающее мою зависимость от Бога? 
Я независим, самостоятелен и останусь таким, ибо такова 
моя воля!»

Может быть, в житейском понимании кто-то счита-
ет Исава настоящим мужчиной. Будучи охотником, он 
мог пойти в лес и убить зверя. Иаков же был человеком, 
которого принято называть «маменькиным сынком». 
Он сидел дома и помогал ей готовить пищу. Он не смел 
и шагу ступить без подсказки матери. Она не позволяла 
ему искать невесту, пока ему не исполнилось 70 лет. Та-
ков был Иаков. Само имя его означает «обманщик» или 
«плут», и он его вполне заслужил. Он мог солгать и по-
ступить нечестно, он обманывал отца и брата.

Словом, Иаков был далёк от совершенства, и у Исава, 
наверное, не было большого желания общаться с бра-
том – пусть радуется полученному им первородству. 
Исав был убеждён, что религия – это опора для слабых. 
Если в ней кто-то нуждается, то это не Исав, а Иаков.

У Исава не было времени заниматься первородством, 
ограничивающим его самостоятельность и независи-
мость. Такому человеку Бог не мог ничем помочь.

Пророческое слово Господа к Израилю через Малахию. 
«Я возлюбил вас, – говорит Господь. – А вы говорите: 



82

Спасительная жизнь Христа

„В чём явил Ты любовь к нам?“ Не брат ли Исав Иако -
ву? – говорит Господь. – И однако же Я возлюбил Иако  ва, 
а Исава воз ненавидел и предал горы его опустошению 
и владения его – шакалам пустыни. Если Эдом скажет: 
„Мы разорены, но мы восстановим разрушенное“, то 
Господь Саваоф говорит: „Они построят, а Я разрушу, 
и прозовут их областью нечестивой, народом, на кото-
рый Господь прогневался навсегда“» (Мал. 1:1–4).

Почему Бог возненавидел Исава? Потому что Бог не 
может совершить что-либо для человека, которому ниче-
го от Него не нужно. Исав отказался от благодати Божьей, 
отверг потребность человека в Боге, пренебрёг своим 
первородством, и Бог не простил ему этого. Для человека 
в состоянии самообольщения грех выглядит желанным, 
а попытки Бога повлиять на его жизнь – неуместными. 
Как в стихотворении У. Хенли «Непокорённый»:

Пусть страшны тяготы борьбы, 
Пусть муки ждут меня в тиши – 
Я властелин моей судьбы, 
Я капитан моей души. 

(пер. В. Рогова)

Бог не в состоянии ничего сделать для человека, сне-
даемого духом Исава. Досадно, что христианин может 
быть настолько поглощён собой, что, на словах при-
знавая Бога, он не видит необходимости, чтобы в нём 
пребывал Христос. Это ему кажется каким-то мисти-
цизмом. Для такого христианина библейское учение – 
дело сугубо личное, он считает себя человеком практи-
ческого склада и тоже может пренебречь своим перво   -
родством. 



83

И вот пришёл Амалик

Однако для хитреца Иакова Богу всё же удалось кое-
что сделать. Он помог Иакову, хотя оказался бессилен 
помочь Исаву. И хотя у нас есть все основания недо-
любливать Иакова, однако необходимо помнить о том, 
что он невзлюбил себя сам. Возможно, по ночам, когда 
Иаков оставался один, он плакал и говорил: «Боже, если 
у Тебя найдётся благословение для такого человека, как 
я, оно может изменить мою жизнь. Это всё, что мне не-
обходимо. Это всё, чего я хочу».

Бог слышит человека, доведённого до отчаяния, 
и обязательно ему поможет, если тот прекратит зани-
маться самолюбованием и отбросит притязания на свою 
независимость от Бога. Господь любил Иакова. Любил не 
за то, кем он был, а за то, кем он мог стать. Бог всегда лю-
бил и продолжает любить вас за то, кем вы можете стать.

Бог любил Савла из Тарса не за то, что тот попусти-
тельствовал смерти Стефана. Он любил Савла не за то, 
что по пути в Дамаск он желал расправиться с теми, кто 
отважился призвать имя Христа. Не за это любил его Бог. 
Он любил Савла за то, кем он должен был стать, т. е. лю-
бил в нём Павла, апостола Иисуса Христа, избранного 
по воле Божьей.

Бог любит вас не за то, что вы поддаётесь влиянию 
плоти, а за то, кем вы можете стать под влиянием Христа. 
Но Бог в состоянии изменить вас только в том случае, ес-
ли вы признаете свою нужду в Нём. Исав этого не сделал.

Видение Авдия. Так говорит Господь Бог об Эдоме. Весть 
услышали мы от Господа, и посол послан объявить на-
родам: «Вставайте и выступим против него войной!.. 
Я сделал тебя малым между народами, и ты в большом 
презрении. Гордость сердца твоего обольстила тебя; 



84

Спасительная жизнь Христа

ты живёшь в расселинах скал, на возвышенном мес-
те, и говоришь в сердце твоём: «Кто низринет меня 
на землю?» Но хотя бы ты, как орёл, поднялся высоко 
и среди звёзд устроил гнездо твоё, то и оттуда Я низрину 
тебя, – говорит Господь. – ...Как обобрано всё у Исава 
и обысканы тайники его! (Авд. 1:1–4, 6). 

Таков был дух Исава: «Я, как Бог, вознесусь выше 
звёзд. Первородство? Кому оно нужно, это жалкое перво-
родство? У меня есть всё, что нужно, чтобы быть челове-
ком, независимым от Бога. Пусть Бог Сам хранит Своё 
первородство!» И Бог сохранил его. Сохранил и передал 
Иакову, которого любил.

Иаков хотел получить от Бога всё, что только мож-
но было получить. Но прошло долгих двадцать лет, 
прежде чем Бог приступил к осуществлению Своих на-
мерений относительно Иакова. Началось это в Вефиле, 
что означает «дом Божий», и завершилось в Пенуэле, на 
месте, где Иаков видел Бога лицом к лицу, когда боролся 
с ним Некто, коснувшийся состава бедра его. «Как тебя 
зовут?» – спросил Господь. И Иаков вдруг ответил хрип  -
лым голосом: «Мошенник, вор, плут, обманщик – вот 
как меня зовут!» И тогда Господь сказал: «Иаков, это всё, 
чего Я ожидал от тебя, ибо знал, что ты назовёшь своё 
подлинное имя. Теперь Я изменю его. Отныне нареку 
тебя: Израиль, князь Божий». 

Если довериться Богу, Он из самого жалкого, само-
го низкого человека сделает князя. Становились ли вы 
ко гда-нибудь на колени и признавались перед Богом 
в том, кем вы на самом деле являетесь? Если вы сделаете 
это, то обретёте Его благословение, и Господь даст вам 
новое имя. 



85

Знай, кто твой враг 

Сейчас вы, возможно, задаётесь вопросом: «А что 
общего у Исава с Амаликом?» Чтобы ответить на 

него, обратимся к 36-й главе книги Бытие. Позвольте 
только вновь напомнить вам о последовательности 
в действии Святого Духа, потому что когда вы встре-
тите в Слове Божьем имена Исав, Эдом или название 
горы Сеир, сразу становится ясно, что речь идёт о грехе, 
о дьяволь ском самодовольстве и независимости, столь 
характерных для плотских людей. О них сказано, что 
они «закону Божьему не покоряются, да и не могут» 
(Рим. 8:7). «И поселился Исав на горе Сеир. Исав, он же 
Эдом. И вот родословие Исава, отца идумеев, на горе 
Сеир... Фамна же была наложница Елифаза, сына Исава, 
и родила Елифазу Амалика» (Быт. 36:8–9, 12).

Оказывается, Амалик был внуком Исава! Малахия 
рассказывает нам, что Бог возненавидел Исава и потом-
ство его, а в 17-й главе книги Исход написано: «Брань 
у Господа против Амалика из рода в род». Таким обра-
зом, Амалик унаследовал богохульство Исава, человека, 
пренебрегшего своим первородством.

Стоит обратить внимание и на 31-й стих из 36-й гла       -
вы книги Бытие: «Вот цари, царствовавшие в земле Эдо-
ма, прежде царствования царей у сынов Израилевых». 
Заметьте, что до появления первого иудейского царя 

8



86

Спасительная жизнь Христа

в Эдоме уже были цари. Это имеет особое духовное 
значение. 

Вследствие грехопадения мы рождаемся как дети 
гнева, и плоть в жизни человека отражала власть «царя 
Эдома», т. е. дьявола, ещё задолго до того, как в Духе 
Святом проявилась власть «Царя Израиля», т. е. Иису-
са Христа. Другими словами, в падшем человеке плоть 
всегда предшествует Духу, и это ясно показывается об-
разным языком Библии. Каин, «который был от лука-
вого» (1 Ин. 3:12), родился раньше праведного Авеля 
(см. Евр. 11:4). Измаил, рождённый «по плоти», предше-
ствовал Исааку, рождённому «по обетованию» (Гал. 4:23). 
Нечестивый Исав, которого Бог отверг, родился прежде 
Иакова, которого Бог любил (см. Евр. 12:16–17). Саул, 
который «очень много погрешал» (1 Цар. 26:21), цар-
ствовал раньше Давида, мужа лучшего (см. 1 Цар. 15:28), 
которого Саул опасался, так как Господь был с Давидом 
(см. 1 Цар. 18:12). 

Заметьте также, что написано о царях, правивших 
в Эдоме: «И умер Бела, и воцарился после него Иовав... 
Умер Иовав, и воцарился после него Хушам... И умер 
Хушам, и воцарился после него Гадад... И умер Гадад, 
и воцарился после него Самла... И умер Самла... И умер 
Саул... И умер Баал-Ханан... Вот имена старейшин Исаво-
вых... Вот Исав, отец идумеев» (Быт. 36:33–43). Написано, 
что все они умерли. Цари эдомские правили к смерти – 
в отличие от грядущего Царя иудейского, дарующего 
жизнь, и Царству Его не будет конца.

Ибо если преступлением одного смерть царствовала 
посредством одного, то тем более получающие обилие 
благодати и дар праведности будут царствовать в жизни 



87

Знай, кто твой враг 

посредством одного – Иисуса Христа... Дабы, как грех 
царствовал к смерти, так и благодать воцарилась через 
праведность к жизни вечной Иисусом Христом, Госпо-
дом нашим (Рим. 5:17, 21).

Как уже отмечалось выше, мы приходим в этот мир 
как дети гнева, мёртвые по преступлениям (см. Еф. 2:5), 
ибо «помышления плотские – смерть» (Рим. 8:6). Иметь 
плотские помышления означает, что с самого рождения 
над нашей человеческой природой, семенем падшего 
Адама, господствует дух, действующий ныне в сынах 
противления (см. Еф. 2:2). Этот дух противится зависи-
мости человека от Бога, само присутствие Которого есть 
жизнь, а отсутствие – смерть. 

Помышления же духовные – это жизнь и мир 
(см. Рим. 8:6), потому что, имея их, люди признают, что 
истинным человеком делает нас Сам Христос, Которого 
христианин принимает в своё сердце, почитает и Кото-
рому повинуется как Царю.

Ибо в Нём обитает вся полнота Божества телесно, и вы 
имеете полноту в Нём, Который есть глава всякого на-
чальства и власти (Кол. 2:9–10).

Дьявол пытается помешать вашему переходу из цар-
ства тьмы в царство любящего Божьего Сына. И Ама-
лик, исполненный духом дьявола, ведёт неустанную 
борьбу с расширяющимся царством Израиля. Валак, 
в то время царь моавитян, отправил к Валааму послов 
со следующим повелением: «Вот народ вышел из Егип-
та, и покрыл лицо земли, и живёт он подле меня; итак, 
приди, прокляни мне народ этот, ибо он сильнее ме-
ня» (Чис. 22:5–6). Валаку хотелось, чтобы Валаам про-
клял Израиль, однако далее сообщается, что Валаам... 



88

Спасительная жизнь Христа

«произнёс притчу свою и сказал: „Из Месопотамии при-
вёл меня Валак, царь Моава, от гор восточных: "Приди, 
прокляни мне Иакова, приди, изреки зло на Израиля!" 
Как прокляну я? Бог не проклинает его. Как изреку зло? 
Господь не изрекает на него зла...“ И произнёс притчу 
свою и сказал: „...Вижу Его, но ныне ещё нет; зрю Его, 
но не близко. Восходит звезда от Иакова, и восстаёт жезл 
от Израиля“» (Чис. 23:7– 8; 24:15, 17).

Вот оно, первородство! Валаам пророчески предвос-
хитил рождение Господа Иисуса Христа как обещанное 
семя Авраама. «Происшедший от Иакова овладеет и по -
губит оставшееся от города» (Чис. 24:19). И это проро-
чество однажды повторил ангел Гавриил: «И сказал ей 
ангел: „Не бойся, Мария, ибо ты обрела благодать у Бога; 
и вот, зачнёшь во чреве, и родишь Сына, и наречёшь Ему 
имя Иисус. Он будет велик и наречётся Сыном Всевыш-
него, и даст Ему Господь Бог престол Давида, отца Его; 
и будет царствовать над домом Иакова вовеки, и Царству 
Его не будет конца“» (Лк. 1:30–33). 

Теперь обратимся к книге Числа, где снова речь идёт 
о Валааме: «И увидел он Амалика, и произнёс притчу 
свою, и сказал: „Первый из народов Амалик (т. е. из на  -
родов, выступивших против Израиля и свернувших 
с пути, который вёл искупленный народ Божий в землю 
ханаанскую. – И. Т.), но конец его – гибель“» (Чис. 24:20). 

Стоит лишь пойти на компромисс с плотью, как вы 
оказы ваетесь в греховном союзе с тем, кто находится 
в постоянной вражде с Богом и обречён на вечную по-
гибель. И об этом, говорит Господь, не следует забывать.

Помни, как поступил с тобою Амалик на пути, когда вы 
шли из Египта: как он встретил тебя на пути и побил 



89

Знай, кто твой враг 

сзади тебя всех ослабевших, когда ты устал и утомился 
(Втор. 25:17–18). 

Именно тогда Амалик и наносит удар: когда вы уста-
ли и изнемогли. Когда вы предельно ослабели и едва 
передвигаете ноги. Когда вы духовно немощны, и солнце 
скрылось, и небо потемнело. Когда вы сошли с дистан-
ции, потому что не выдержали темпа. Когда вам кажется, 
что вы одиноки, и не знаете, что Амалик уже оказался 
с вами во мгновение ока, шагает рядом, посмеиваясь 
и хихикая, в присущей ему льстивой манере. Таково его 
общество, и ничего хорошего это вам не сулит, ибо «не 
побоялся он Бога» (Втор. 25:18).

У Амалика нет времени для Бога, он настроен к не-
му враж дебно. Закону Божьему не покоряется, да и не 
может (см. Рим. 8:7). Он богохульствует! Он презирает 
первородство! Остерегайтесь его!

Бог говорит, что существует нечто, чего не нужно 
помнить, ибо Он Сам поступает так: «И грехов их и безза-
коний их не вспомню более» (Евр. 10:17). Но не думайте, 
что Бог делает вид, будто Он не помнит. Господь знает 
наши проступки, Он говорит: «Я помню злодеяния их» 
(Ос. 7:2). И всё же, благодаря пролитой крови Своего воз-
любленного Сына, зная все наши прегрешения, каждый 
грех, Бог говорит: «Грехов их уже не вспомню более» 
(Иер. 31:34). Ибо, «как далеко восток от запада, так удалил 
Он от нас беззакония наши» (Пс. 102:12). Он бросил все 
грехи наши за хребет Свой (см. Ис. 38:17). Он вверг их 
в пучину морскую (см. Мих. 7:19). Хотя они были как ба-
гряное, Он убелил их как снег (см. Ис. 1:18). Бог говорит, 
что мы не вправе помнить то, что забывает Он: «Я не за-
был ваши согрешения, но не буду их вспоминать более».



90

Спасительная жизнь Христа

Подчёркиваю особенно последнее, потому что кто-
то попытается убедить вас, что истинная святость за-
висит от того, насколько тщательно вы пересмотрели 
своё греховное прошлое, вспоминая даже то, о чём забыл 
Господь. Они торгуют вашими душами и спекулируют 
на вашем позоре. Когда дьявол убедит вашу плоть, что 
публичное признание грехов является необходимой 
ценой для обретения благословения, это будет верх са-
танинской хитрости. Нельзя такой ценой получить по-
беду, возрождение, полноту Духа, ибо цена за вас уже 
уплачена. Добавлять что-либо к этому означает отвер-
гать жертву Иисуса Христа.

Грех должен быть исповедан перед Богом, и если Дух 
Святой побуждает что-то исправить, тогда это следует 
сделать. Но помните, что только «кровь Иисуса Христа, 
Сына Его, очищает нас от всякого греха… Если испове-
дуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, про-
стит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» 
(1 Ин. 1:7, 9).

Дьявол – «клеветник братьев наших», и он клевещет 
на них перед Богом день и ночь (см. Откр. 12:10). Не по-
зволяйте ему лишить вас радости, мира и уверенности 
вследствие какого-либо «духовного» шантажа. Истину 
принёс вам Христос и Самого Себя передал вам в Своём 
подвиге любви. Что касается дьявола, то вы «победили 
его кровью Агнца и словом свидетельства» (Откр. 12:11). 
Цена уплачена и за искупление, и за освящение, поэтому, 
когда Бог прощает, Он забывает наши грехи.

И хотя мы не вправе помнить о том, что забывает 
Бог, нам нельзя забывать того, что Он помнит. А пом-
нит Он Амалика! Амалик – это зловонный источник. 



Знай, кто твой враг 

Амалик – ядовитый корень. Амалик – «тайна беззако-
ния» (2 Фес. 2:7), «противящийся и превозносящийся 
выше всего, называемого Богом или святыней, так что 
в храме Божием сядет он, как Бог, выдавая себя за Бога» 
(2 Фес. 2:4). Амалик – это та дьявольская сила, которая 
уничтожает вас, если вы удаляетесь от Бога. И то, как 
вы поступаете (что Бог готов простить и забыть), про-
истекает из вашей внутренней сущности. Вот этого вы 
не должны и не вправе забывать. 

Осознайте греховность того, что вы сделали, и вы 
увидите, что это не случайно. Осознайте греховность 
того, что вы делаете, и вы увидите, что это тоже не слу-
чайно. Поэтому Бог говорит: «Помните Амалика!»

В следующей главе мы покажем трагедию человека, 
забывшего о том, что нужно помнить Амалика. 





93

9
Человек, которому следовало 

помнить

В 9-й главе Первой книги царств перед нами предстаёт 
замечательный юноша, приятный, скромный, веж-

ливый, красивый и ответственный. Ему суждено было 
стать первым царём Израиля, однако затем он погубил 
себя и ушёл из жизни ожесточённым и разочарованным 
человеком. И всё потому, что он забыл о том, о чём дол-
жен был помнить.

И сказал Самуил Саулу: «Господь послал меня пома-
зать тебя царём над народом Его, Израилем; теперь 
послушай гласа Господа. Так говорит Господь Саваоф: 
„Вспомнил Я о том, что сделал Амалик Израилю, как 
он противостал ему на пути, когда он шёл из Египта“» 
(1 Цар. 15:1–2).

Как мы уже видели в одной из предыдущих глав, 
самая суровая ме ра наказания, применяемая Богом 
к людям, отвергающим то, что им необходимо, – это 
допущение того, чего они хотят. Так было и когда народ 
израильский потребовал себе царя: «Мы будем, как про-
чие народы: будет судить нас царь наш, и ходить перед 
нами, и вести войны наши» (1 Цар. 8:20). 

Бог Сам был Царём Израиля, и в Его намерения не 
входило, чтобы кто-то иной занял это место. То есть 
место Того, Кому предстояло родиться от девы Марии 



94

Спасительная жизнь Христа

и царствовать над домом Иакова вовеки. Поэтому Он 
сказал Самуилу: «Послушай голоса народа во всём, что 
они говорят тебе; ибо не тебя они отвергли, но отвергли 
Меня, чтобы Я не царствовал над ними... Итак, послушай 
голоса их; только представь им и объяви им права царя, 
который будет царствовать над ними» (1 Цар. 8:7, 9). 
Так Саул, «молодой и красивый», стал первым царём 
Израиля и был помазан на царство.

Однако, совершая необходимый обряд, Самуил 
предупредил Саула, что ему как наместнику небесного 
Царя Израиля следует знать, что думает Бог, и исполнять 
Его волю и решения. Господь прежде всего сказал Саулу 
через Самуила: «Вспомнил Я о том, что сделал Амалик 
Израилю, как он противостал ему на пути, когда он шёл 
из Египта; теперь иди и порази Амалика и истреби всё, 
что у него; и не давай пощады ему, но предай смерти от 
мужа до жены, от отрока до грудного младенца, от вола 
до овцы, от верблюда до осла» (1 Цар. 15:2–3). 

Брань у Господа против Амалика из рода в род... Ни-
чего доброго в Амалике не было, ничего заслуживающего 
снисхождения или расположения Бога. Таковы были Его 
воля и Его суды в отношении Амалика.

Но Саул забыл о том, что нужно было помнить!
Хотя он и разбил амаликитян, однако Агага, царя 

Эдома, приговорённого Богом к смерти, «захватил живо-
го, а народ весь истребил мечом. Но Саул и народ поща-
дили Агага, и лучших из овец и волов, и откормленных 
ягнят, и всё хорошее и не хотели истребить, а все вещи 
маловажные и худые истребили» (1 Цар. 15:8–9). Саул 
нашёл нечто хорошее в том, что Бог осудил. В этом со-
стоял грех Саула. 



95

Человек, которому следовало помнить 

Он сохранил лучшее из того, что ненавидел Бог.
Вам тоже предстоит столкнуться с подобным иску-

шением, потому что дьявол будет вновь и вновь посе-
щать вас и нашёптывать на ухо, что вы не так уж плохи, 
как это представлено в Библии, что в вас непременно 
есть что-то доброе и без Бога, что в человеческой при-
роде всегда есть что-то заслуживающее внимания, как 
бы плох человек ни казался. 

Бог, как представилось израильтянам, находившим-
ся с Саулом, сгущал краски. Его решение относительно 
Амалика было чрезмерно суровым, поэтому, вопреки 
Его слову, желанию и повелению, они попытались отде-
лить хорошее от плохого в том, что Бог отверг целиком.

Сожалеть о содеянном и признать греховность своих 
поступков сравнительно нетрудно. Однако, по природе 
своей, мы не любим признаваться перед Богом в своих 
проступках и в полной духовной нищете. Вновь и вновь 
мы даём себе неправильную оценку, не учитывая перво-
причины всякой праведности и любого греха.

Позвольте вновь напомнить вам, что нет ничего 
доброго или дурного в каких-то вещах самих по себе. 
Что-то из них становится хорошим или плохим только 
в силу их первопричины. Вот почему так легко обмануть-
ся, глядя на внешне праведных и благочестивых людей, 
умело подражающих христианским добродетелям. 

Апостол Павел сетовал, говоря об иудействующих 
христианах: 

Об этом надлежало бы нам говорить много; но трудно 
истолковать, потому что вы стали неспособны слушать. 
Ибо, судя по времени, вам надлежало быть учителями; но 
вас снова нужно учить первым началам слова Божьего, 



96

Спасительная жизнь Христа

и для вас нужно молоко, а не твёрдая пища. Всякий, 
питаемый молоком, несведущ в слове правды, потому 
что он младенец (Евр. 5:11–13).

Верующие иудеи забыли «первые начала», они были 
медлительны в обретении духовного зрения и несведущи 
в слове правды. Чем измерить их духовную незрелость, 
обрекавшую их питаться молоком? Ведь молоко пред-
назначено младенцам, «твёрдая же пища свойственна 
совершенным, у которых чувства навыком приучены 
к различению добра и зла» (Евр. 5:14). 

Конечно, они видели разницу между несомнен-
но хорошим и бесспорно плохим. На такое способен 
и ребёнок. Но, игнорируя фундаментальную природу 
греха, проявляющуюся в любом исходящем не от Бога 
действии, какими бы благими ни были намерения, они 
не способны были отличить подлинно доброе, исходя-
щее от Бога, от его подмены, происходящей от дьявола. 
«И неудивительно, потому что сам сатана принимает вид 
ангела света, а потому не великое дело, если и служите-
ли его принимают вид служителей правды; но конец их 
будет по делам их» (2 Кор. 11:14–15). 

Иными словами, будь вы проповедником, миссионе-
ром или просто активным членом церкви, деятельность 
ваша не станет автоматически праведной, какой бы не-
утомимой и самоотверженной она ни была.

Что касается Бога, то проповедником, миссионером 
и неутомимым свидетелем истины является Сам Хрис тос. 
Только то, чем Он является и что делает, – всё праведно. 
И всё это проявляется через вас в вашей духовной деятель-
ности, основанной на полной зависимости от Него. Вот 
это и есть вера, «а всё, что не по вере, – грех» (Рим. 14:23).



97

Человек, которому следовало помнить 

Возможно, я сейчас скажу то, что изумит вас, но 
когда вы с Библией идёте к кафедре и произносите про-
поведь, основанную на библейском тексте, не полагаясь 
при этом всецело на Господа, вы совершаете грех.

Это ведь не молоко для младенцев, а твёрдая пища, 
свойственная совершенным, которую бывает «трудно 
истолковать» (Евр. 5:11). И многие хорошо разобрались 
в служении церкви как некой организации, в которой 
ревность по плоти иных христиан не только допускается, 
но и всячески приветствуется теми, кто, не зная «первых 
начал слова Божьего», несведущ «в слове правды».

Плоть не любит, когда обнаруживается фальшивая 
природа её праведности. Она будет задета, обижена, воз-
мущена и попытается оправдаться. 

И было Слово Господа к Самуилу такое: «Жалею, что 
поставил Я Саула царём, ибо он отвратился от Меня 
и слова Моего не исполнил». И опечалился Самуил, 
и взывал к Господу целую ночь... Когда пришёл Самуил 
к Саулу, то Саул сказал ему: «Благословен ты у Господа; 
я исполнил слово Господа». И сказал Самуил: «А что это 
за блеяние овец в ушах моих и мычание волов, которое 
я слышу?» И сказал Саул: «Привели их от Амалика, так 
как народ пощадил лучших из овец и волов для жерт-
воприношения Господу, Богу твоему; прочее же мы 
истребили» (1 Цар. 15:10–15). 

Блеяние овец и мычание волов не подтверждали 
слов Саула, что он выполнил повеление Господа. Забыв 
о том, что следовало помнить, Саул не видел в этом 
никакой проблемы. С видом невинного младенца он 
настаивал на том, что исполнил повеление Господа и сде-
лал это из наилучших побуждений. То, что пощадили 
лучших овец и волов, по его мнению, было разумно, 



98

Спасительная жизнь Христа

ведь они предназначались для жертвоприношения Гос-
поду.

Он сказал тогда приблизительно следующее: «Не хо-
чу, чтобы меня превратно поняли или исказили смысл 
моих действий. То хорошее, что мы нашли у Амалика, 
мы сохранили для Бога». Вот он, приём дьявольского ду-
ха! Он использует одно из самых проверенных средств, 
убеждая всех посвятить Богу лучшее, что имеется в пло-
ти, несмотря на то, что Бог это уже осудил.

В этом заключается проклятие, довлеющее над хри-
стианством. Оно парализует активность Церкви Иисуса 
Христа на земле сегодня. Вопреки Слову Божьему, Его 
желанию и воле, люди готовы посвятить Богу то, что 
Он уже отверг, – ревность по плоти.

Чего бы это вам ни стоило, какие бы вы ни принес-
ли жертвы, какими бы искренними и усердными вы ни 
были в своём труде, лучшее, что вы сохраните от Ама-
лика, – это жертва, не приправленная солью, которая 
будет отвергнута Богом, как это произошло с Саулом. 
«И сказал Самуил Саулу: „Подожди, я скажу тебе, что 
сказал мне Господь ночью... Послушание лучше жертвы, 
и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть 
такой же грех, что волшебство, и противление то же, что 
идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, 
и Он отверг тебя, чтобы ты не был царём над Израилем“» 
(1 Цар. 15:16, 22–23).

Бог отверг Саула потому, что он забыл то, что дол-
жен был помнить. 

Вместо приятного, скромного, вежливого молодого 
человека мы видим теперь обозлённого, жестокого, от-
вратительного старика, который, оглянувшись на былую 



99

Человек, которому следовало помнить 

жизнь, только сказал: «Безумно поступал я и очень мно-
го погрешал» (1 Цар. 26:21). Саул думал найти хорошее 
в том, что Бог осудил. И Бог отверг его.

После смерти Самуила, испытывая душевные стра-
дания, Саул попросил помощи у волшебницы, и когда 
она вызвала ему Самуила, Саул сказал ему:

«Тяжело мне очень; филистимляне воюют против меня, 
а Бог отступил от меня и более не отвечает мне ни через 
пророков, ни во сне; потому я вызвал тебя, чтобы ты 
научил меня, что мне делать». И сказал Самуил: «По-
чему же ты спрашиваешь меня, когда Господь отступил 
от тебя и сделался врагом твоим?.. Так как ты не послу-
шал гласа Господнего и не выполнил ярости гнева Его 
на Амалика, то Господь и делает это над тобой ныне» 
(1 Цар. 28:15–18). 

Бог предупреждал: «Помни Амалика!» Саул же забыл 
то, что он должен был помнить. Он отверг решение Бога 
относительно Амалика, теперь ему предстояло осознать, 
что оно было верным. Вы можете проявить милость 
к Амалику, но не ждите от него взаимности.

В этом ключ к Книге Есфирь, поскольку Аман, «враг 
всех иудеев», замысливший их полное истребление, был 
потомком Агага, царя амаликитян, жизнь которых Саул 
пощадил (см. Есф. 3:1).

Саул пытался покончить с собой, но попытка не уда-
лась. О том, как он умер, сообщается в 1-й главе Второй 
книги царств: «Приходит человек из стана Саулова... 
И сказал ему Давид: „Откуда ты пришёл?.. Что про-
изошло?..“ И тот сказал: „Народ побежал со сражения, 
и множество из народа пало и умерло, и умерли и Саул, 
и сын его Ионафан“» (2 Цар. 1:2–4).



100

Спасительная жизнь Христа

Давид спросил у посланника, откуда у него такие 
сведения, на что тот ответил: «Я случайно пришёл на 
гору Гелвуйскую, и вот, Саул пал на своё копье, колес-
ницы же и всадники настигали его. Тогда он оглянулся 
назад и, увидев меня, позвал меня. И я сказал: „Вот я“. 
Он сказал мне: „Кто ты?“ И я сказал ему: „Я амаликитя-
нин“» (2 Цар. 1:6–8).

Стоит только упасть, как тотчас появится амалики-
тянин! В час величайшего искушения и отчаяния, уста-
лые и утомлённые, вы всегда услышите этот садистский 
шёпот: «Я амаликитянин, я всегда рядом, когда нужен. 
Бить лежачего – моё любимое занятие. Всё, что от меня 
требуется, – это убивать. Я амаликитянин».

Обращаясь к Давиду, посланник продолжал: «Он ска -
зал мне: „Подойди ко мне и убей меня...“ И я подошёл к не-
му и убил его... И взял я венец, бывший на голове его...» 
(2 Цар. 1:9–10). Нет ничего проще – убил и взял венец! 

Погибая, вы заключаете сделку с Амаликом. В вашей 
плоти ничего доброго нет. Вы можете пожалеть её, но она 
никогда не пожалеет вас. Поскольку Бог всецело осудил 
её, не пытайтесь искать в ней что-то хорошее, иначе на-
станет день, когда она уничтожит вас и снимет венец 
с вашей головы. Бог говорит, что никакая плоть не будет 
хвалиться перед Ним. Плоть делает ваше тело игрушкой 
в руках дьявола, чтобы ему проявиться во всём, что вы 
скажете или совершите, лишая Христа законного первен-
ства в вашем человеческом естестве. А ведь только Его 
жизнь является единственным источником подлинной 
праведности.

Не предлагайте Богу даже лучшее из того, что Он 
уже осудил!



Человек, которому следовало помнить 

На одиннадцатый день после исхода израильтян из 
Египта «пришёл Амалик», и в течение сорока лет они 
блуждали по пустыне, огорчая Бога своим выбором 
духовной нищеты, лишённые всего, ради чего были 
спасены.

Не дайте Амалику обмануть вас! Противодействуйте 
ему высоко поднятым жезлом Божьим, обретая уже одер-
жанную победу, пробираясь сквозь поредевшие ряды, 
ибо это ваша победа, а значит, и вера. Идите и входите 
в Божье Царство, благодаря Господа Иисуса Христа за 
Его жизнь, как вы уже благодарили за Его смерть. Благо-
дарите за то, что Он совершил. Ваша победа – Христос!

«Се, гряду скоро; держи, что имеешь, дабы кто не 
похитил венца твоего» (Откр. 3:11). 





103

Человек, умерший слишком рано

Книгу Второзаконие можно назвать одной из самых 
грустных в Библии, поскольку в ней записана по-

следняя воля и прощальные наставления уставшего и ра-
зочарованного человека. В ней записано то, что Моисей 
должен был сказать израильскому народу в первый день 
одиннадцатого месяца сорокового года их странство-
вания в пустыне. «Вот слова, которые говорил Моисей 
всем израиль тянам за Иорданом, в пустыне, на равнине 
против Суфа...» (Втор. 1:1).

Представляете? Они уже давно преодолели Красное 
море, но так и не перешли Иордан. И это спустя сорок 
лет после того, как Моисей вывел их из Египта!

Об умерших в пустыне Библия говорит: «Итак, 
видим, что они не могли войти за неверие» (Евр. 3:19). 
Горько сознавать, что Моисей тоже умер в пустыне среди 
«неверующих верующих», то есть тех, у кого достаточно 
было веры, чтобы выйти из Египта, но недостаточно, 
чтобы войти в землю обетованную. 

Моисей был духовным гигантом. «И не было более 
у Израиля пророка такого, как Моисей, которого Господь 
знал лицом к лицу» (Втор. 34:10). Он не имел себе рав-
ных по нравственной чистоте, обострённому чувству 
долга, неустанной заботе о людях, которым служил, 
благородству натуры и смиренному служению Богу. 

10



104

Спасительная жизнь Христа

Если кто и достоин был войти в Ханаан, то это Моисей. 
Однако жизнь его прервалась в пустыне. «Моисею было 
сто двадцать лет, когда он умер, но зрение его не при-
тупилось, и крепость в нём не истощилась» (Втор. 34:7).

Как видите, не было никакой физической причины 
для его смерти. Моисей ушёл из жизни слишком рано 
и похоронен был в неизвестном месте. «И умер там Мои-
сей, раб Господен, в земле моавитской, по слову Господа. 
И погребён на долине в земле моавитской против Беф-
Фегора, и никто не знает места погребения его даже до 
сего дня» (Втор. 34:5–6). 

Очевидно, урок, который даёт нам здесь Господь, 
настолько важен и всеобъемлющ, что Он намеренно 
избрал для этого одного из Своих лучших слуг, чтобы 
никто не считал себя заслуживающим оправдания. Бог 
любил Моисея, и я убеждён, что в сонме искупленных 
он окажется в числе Божьих избранников, а та строгость, 
с которой поступил с ним Бог, лишь подчёркивает, какое 
значение придаёт Он принципу, нарушенному Моисеем.

Добавьте к образу Моисея тот факт, что он был вели-
ким вождём, великолепным проповедником, блестящим 
организатором, обладал острым умом – и перед нами 
предстанет человек, достойный всяческого уважения 
и восхищения. Однако, несмотря на всё это, Моисей 
умер, испытав глубокое разочарование, так как не дошёл 
до Ханаана. Моисей устал от своего служения, от людей, 
которым служил, как и они, в свою очередь, устали от 
него.

Вспомните, как в начале исхода из Египта, на Хориве, 
Бог велел Моисею ударить по скале, чтобы в безводной 
пустыне, к востоку от Суэцкого залива, в пустыне Син, 



105

Человек, умерший слишком рано

напоить водой израильский народ. Тридцать восемь лет 
спустя израильтяне оказались в одноимённой пустыне 
Син, к юго-западу от Мёртвого моря, и вновь у них не 
было воды. Всё, что Моисею удалось сделать за долгие 
годы, – это привести людей из одной пустыни Син 
в другую. 

Некоторым кажется, что панацеей от духовного 
бессилия является смена места жительства, новое пас-
торское служение или изменение сферы деятельности. 
Но если всё, что окружает вас, – это пустыня, вы будете 
бессильны как в одной её части, так и в другой.

И возроптал народ на Моисея и сказал: «О, если бы 
умерли тогда и мы, когда умерли братья наши пред 
Господом! Зачем вы привели общество Господне в эту 
пустыню, чтобы умереть здесь нам и скоту нашему? 
И для чего вывели вы нас из Египта, чтобы привести 
нас на это негодное место, где нельзя сеять, нет ни смо-
ковниц, ни винограда, ни гранатовых яблок, ни даже 
воды для питья?» (Чис. 20:3–5).

Почти сорок лет слушали они учение Моисея, чтобы 
наконец сказать ему, что он привёл их в негодное место, 
«где нельзя сеять, где нет ни смоковниц, ни винограда, 
ни гранатовых яблок». Это место было столь же сухим 
и безводным, как и то, где они находились в начале пути. 
Разве это нормальная духовная жизнь? Неужели это всё, 
на что вы можете надеяться?

Разве вам как пастору, миссионеру или преподава-
телю воскресной школы приятно было бы услышать от 
тех, кому вы прослужили тридцать восемь лет, что вы 
привели их в негодное место, где нет ничего из того, что 
вы им обещали?



106

Спасительная жизнь Христа

Израильтяне знали всё о Ханаане, потому что Мои-
сей много говорил о нём. От одного упоминания об 
обетованной земле им уже становилось тошно. Един-
ственное, чего не сделал Моисей, – он не привёл их ту-
да. Говорить о Ханаане в пустыне – дело неблагодарное. 
В таких речах нет ни жизни, ни смысла.

«И сказал Господь Моисею, говоря: „Возьми посох 
и собери общество, ты и Аарон, брат твой, и скажите 
в глазах их скале...“» (Чис. 20:7–8). Вспомним, что следо-
вало сделать Моисею в первый раз в Хориве. Он должен 
был ударить по скале, символизировавшей распятого 
Иисуса Христа. 

А в этот раз? В этот раз он должен был обратиться со 
словами к скале, символизировавшей Христа, воскрес-
шего из мёртвых и вознёсшегося к Отцу, Который, «при-
неся одну жертву за грехи, навсегда воссел одесную Бога» 
(Евр. 10:12). И Его тело никогда не будет вновь ломимо, 
и Его кровь никогда больше не прольётся. «Скажите… 
скале, и она даст из себя воду; и так ты изведёшь им воду 
из скалы» (Чис. 20:8).

Повеление Бога было ясным и недвусмысленным. 
По скале уже не следовало ударять, «ибо Он одним при-
ношением навсегда сделал совершенными освящаемых» 
(Евр. 10:14). Теперь не было нужды искать живого среди 
мёртвых, ибо Он воскрес и прославлен. Бог велел: «Ска-
жи скале!»

Однако Моисей обратился ко всему обществу: «По-
слушайте, непокорные...» Неужели и вы с такими сло-
вами обратитесь к своей общине после сорокалетнего 
служения? «Послушайте, непокорные, разве нам из этой 
скалы извести для вас воду?» (Чис. 20:10).



107

Человек, умерший слишком рано

Нет, Бог не велел Моисею извести воду из скалы. 
Он велел Моисею только сказать скале, и она тогда 
дала бы столько воды, сколько было нужно, чтобы 
утолить жажду народа. «„Кто верует в Меня, – сказал 
Иисус Хрис тос, – у того... из чрева потекут реки воды 
живой“. Это сказал Он о Духе, Которого имели при-
нять верующие в Него, ибо ещё не было на них Духа 
Святого, потому что Иисус ещё не был прославлен» 
(Ин. 7:38–39). 

Итак, примирившись с Богом смертью Его Сына, 
«Скалой ударяемой», вы спасены Его вечной жизнью, 
или «Скалой живой». 

Христианская жизнь – это жизнь, которой жил Иисус 
Христос две тысячи лет назад и которой Он живёт в вас. 
«Всё потребное для жизни и благочестия» даровано вам 
через Него, дабы и вы «сделались причастниками Божье-
го естества» (2 Пет. 1:3–4). 

«И поднял Моисей руку свою и ударил в скалу посо-
хом своим дважды...» (Чис. 20:11). А ведь следовало это 
сделать только раз! Хотел Моисей того или нет, но он 
оставил Христа на кресте, то есть выполнил не всё, веле-
ное ему Богом. Он как бы признал Христа распятого, но 
отверг Его воскресшего. Такой человек совершил только 
половину дела. Поэтому Моисей вывел израильтян из 
Египта, а привести их в Ханаан не сумел. 

Наставляя людей, он видел в их глазах слёзы раская-
ния, но как привести народ – не знал. Он стоял на полпу-
ти между Египтом и Ханааном, между Богом и людьми 
и со всей искренностью ходатайствовал за них. Он уго-
варивал и угрожал, осуждал и воодушевлял, а они вновь 
и вновь отступали от веры. 



108

Спасительная жизнь Христа

В этом есть серьёзное предостережение для каждо-
го из нас, ибо если мы будем поступать, как Моисей, то 
сделаем только половину дела. Если у нас будут свои 
духовные младенцы, нам вместе с Моисеем выпадет не-
лёгкий жребий наполнять для них бутылочки молоком 
и раздавать в пустыне. Возможно, нам удастся вывести 
их из Египта, но привести в Ханаан – никогда. 

«И сказал Господь Моисею и Аарону: „За то, что вы 
не поверили Мне, чтобы явить святость Мою пред очами 
сынов Израилевых, не введёте вы народ этот в землю, 
которую Я даю ему“» (Чис. 20:12). 

«За то, что вы не поверили Мне»... Это «неверующие 
верующие». Таким был грех Моисея, человека, умершего 
слишком рано и погребённого в неведомом месте.

Возможно, кого-то смущает суровое решение, кото-
рое принял Бог относительно этого великого служителя. 
Но ведь он нарушил основной принцип христианской 
жизни, гласящий, что Христос живёт в верующем, на-
дежда славы. Моисей же ограничился лишь распятым 
Иисусом. Он довольствовался призывом: «Придите ко 
Христу, и простятся вам согрешения ваши». Другими 
словами: пустыня сейчас, а небо потом... Моисей оста-
вил Христа на кресте. Он ничего не знал о спасительной 
жизни Иисуса.

Мы видим свою задачу в том, чтобы представить 
Иисуса Христа не только как умершего ради спасения 
грешников, но как нашего современника, живую Скалу, 
источник, из которого течёт «чистая река воды жизни, 
светлая, как кристалл» (Откр. 22:1).

Я глубоко признателен тем людям, которые привели 
меня к Господу Иисусу Христу, моему Спасителю. Однако 



109

Человек, умерший слишком рано

была одна деталь, которую мне тогда не объяснили, по-
тому что, вероятно, сами не знали: Христос, умерший за 
меня, воскрес, чтобы жить во мне. Поэтому, зная Христа 
лишь как Путь, мне потребовалось семь лет, чтобы по-
знать Его как Жизнь.

Когда мне было девятнадцать лет, я учился в Лон-
донском университете и намеревался стать миссионером 
в Африке. Я понимал тогда, что моя христианская жизнь 
была бесплодной. Мне не удалось привести к Иисусу 
Христу ни одного грешника. Я активно свидетельство-
вал о Боге, с подлинным энтузиазмом, но при этом 
чувствовал, что если когда-либо уеду в Африку, то буду 
бесполезен и там.

Порой я впадал в отчаяние, но огромное желание 
служить Христу привело меня к потрясающему откры-
тию. Я однажды осознал, что в течение семи лет следо-
вания за Господом я не понимал смысла своего спасения: 
Христос умер не только для того, чтобы уберечь меня от 
ада и взять на небеса, но и чтобы я стал послушен Ему, 
и чтобы отныне Он являл Себя через меня. 

Все предшествующие годы я видел только тень от 
скалы в Хориве, и вот, наконец, в ярком свете дня я за-
говорил с живой Скалой, и моя христианская жизнь из-
менилась: потекли реки живой воды.

Бог не дал мне ничего нового. Я просто открыл то, 
что у меня уже было: Христос во мне во всей Своей 
полноте, «надежда славы»!

Оказывается, так просто привыкнуть к жизни в пус-
тыне, особенно, когда находишься в окружении «пустын-
ных христиан». Чуть ли не с тревогой мы читаем, что 
Моисей, некогда приказавший Иисусу Навину вступить 



110

Спасительная жизнь Христа

в битву с Амаликом, послал «из Кадеса послов к царю 
эдомскому сказать: „Так говорит брат твой Из раиль...“» 
(Чис. 20:14).

Похоже, что через тридцать восемь лет Моисей при-
мирился с Амаликом. И это неудивительно, ибо только 
живой, воскресший Господь может заменить ветхую 
природу Адама. Но если вы Его знаете лишь как скалу 
в Хориве и как распятого Спасителя, неважно, насколько 
благодарны вы Ему, как велико ваше желание следовать 
за Ним, – вы будете как «несмысленные галаты», которые, 
начавши духом, оканчивают плотью (см. Гал. 3:3). Вам 
придётся примириться с Амаликом, называя его своим 
братом, потому что, увы, вам некем будет его заменить. 

Хотя отношение Моисея к Амалику изменилось, от-
ношение Амалика к Моисею осталось прежним. «Эдом 
сказал ему: „Не проходи через меня, иначе я с мечом 
выступлю против тебя“» (Чис. 20:18). Иными словами, 
Амалик сказал: «Тридцать восемь лет назад я устоял 
перед тобой. Не думай, что я изменился. Я в силах про-
тивостать тебе и сейчас. Ты не пройдёшь!» Такова была 
его задача – не пускать израильтян в Ханаан. «Итак, не 
согласился Эдом (Исав, Амалик. – И. Т.) позволить Из-
раилю пройти через его пределы, и Израиль пошёл в сто-
рону от него» (Чис. 20:21). А как же высоко поднятый 
жезл и данная Богом победа? Ответ прост: Бог повелел 
идти на север, а они повернули на юг. Бог приказал идти 
вперёд, а они повернули назад.

И много времени ходили вокруг горы Сеир. И сказал 
мне Господь, говоря: «Полно вам ходить вокруг этой 
горы, обратитесь к северу; и народу дай повеление, 
и скажи: „Вы будете проходить пределы братьев ваших, 



111

Человек, умерший слишком рано

сынов Исавовых, живущих на Сеире, и они убоятся вас; 
но остерегайтесь начинать с ними войну, ибо Я не дам 
вам земли их ни на стопу ноги, потому что гору Сеир 
Я дал во владение Исаву...“» (Втор. 2:1–5). 

Никаких владений у Израиля в Эдоме не имелось, 
так что им незачем было воевать с потомками Исава. 
Следовало просто идти на север, к земле обетованной, 
и враги бы их не тронули, потому что боялись. Но, увы, 
израильтяне сами устрашились врагов, поэтому «отпра-
вились сыны Израилевы из Кадеса, и пришло всё обще-
ство к горе Ор» (Чис. 20:22). «От горы Ор отправились 
они путём Чермного моря, чтобы миновать землю Эдо-
ма. И стал малодушествовать народ на пути» (Чис. 21:4).

Добравшись до суши, они перешли долину Заред 
в направлении Моава и Аморрея, но оказались не по ту 
сторону Иордана, который отделял их от земли обето-
ванной. И Моисей сказал приблизительно следующее: 
«Чтобы добраться сюда из Кадес-Варни (откуда 12 согля-
датаев были отправлены в Ханаан), нам понадобилось 
тридцать восемь лет». Всё это время, с самого начала, 
им активно препятствовал Амалик, не пропускавший 
их через свои владения.

Предположим, что израильтяне с высоко поднятым 
жезлом, находясь в Кадес-Варни, городе, отделённом от 
земли обетованной небольшим пространством владений 
Эдома, послушались бы Слова Божьего. Предположим, 
они прислушались бы к совету двух, а не десяти согля-
датаев и отправились дальше. Тогда им не пришлось бы 
переходить через Иордан. 

Между Кадес-Варни и Ханааном не было Иордана! 
Эта река оставалась на востоке, и переход через неё стал 



112

Спасительная жизнь Христа

необходимостью только потому, что израильтяне дви-
нулись не через Эдом, а обошли его стороной.

За сорок лет компромиссов, неверия и непослушания 
они забыли о том, чему учил их Бог, Который провёл их 
верою через «долину смерти», Красное море, чтобы при-
вести к новой жизни. Очевидно, этот урок требовалось 
повторить и при переходе через Иордан.

Не так ли бывает и в христианской жизни? Как важно 
в самом начале понять истинное значение креста Господ-
него! Понять, что Иисус не только умер за нас, но и мы 
умерли вместе с Ним, что Он воскрес, чтобы жить в нас 
в силе Святого Духа, дабы «мы сделались причастниками 
Христу», как израильтяне – причастниками земли обе-
тованной (см. Евр. 3:14). Тогда мы быстро выйдем из 
Египта и так же быстро войдём в землю обетованную, 
где тотчас приступим к её освоению, и нам не придётся 
заново познавать подлинное значение креста.

К сожалению, вследствие природного упрямства че-
ловеческого сердца, вследствие глубоких корней плоти 
в человеческом естестве, уходят месяцы и годы, а порою 
и вся жизнь, чтобы христианин подошёл к Иордану и там 
познал то, что он должен был познать ещё у Красного 
моря.

Иногда люди говорят о повторном благословении. 
Я понимаю, что они имеют в виду, поэтому не вступаю 
в дискуссию. Но ведь это не второе благословение, это 
новое открытие первого!

Когда вы познаёте Иисуса Христа в силе Его воскре-
сения, ничего нового от Бога вы не получаете. Вы просто 
обнаруживаете в себе то, что получили от Него в день 
спасения, и радуетесь. Беда многих людей заключается 



113

Человек, умерший слишком рано

в том, что, прожив десять, двадцать, пятьдесят и более 
лет, имея всё, что дал им Господь в Иисусе Христе, они 
обрекают себя на духовную нищету и уходят всё дальше 
в пустыню, а не в сторону Ханаана. Вот почему, к сожа-
лению, так необходим Иордан.

Там, уже при Иисусе Навине, Богу вновь пришлось 
учить израильтян тому, что они забыли при Моисее. 
«По смерти Моисея, раба Господнего, Господь сказал 
Иисусу, сыну Навина, служителю Моисея: „Моисей, раб 
Мой, умер; итак, встань, перейди через Иордан этот, ты 
и весь народ этот, в землю, которую Я даю им, сынам 
Израилевым“» (Нав. 1:1–2). 

Слово «итак» подразумевает здесь некий итог. Оно 
свидетельствует о каком-то выводе, поэтому Бог и ска-
зал: «Моисей, раб Мой, умер; итак...» Иными словами: 
«Поскольку Моисей, раб Мой, умер, ты иди!» 

Неужели последним препятствием к обещанному 
наследию являлся сам Моисей? Неужели он, воздвиг-
ший «Церковь в пустыне», был тем, кто её и похоронил? 
Неужели при Моисее уже нельзя было ничего изменить 
в духовной жизни народа? Похоже, что это действитель-
но было так. 

Вы вправе сказать, что я слишком строг в оценке Мои-
сея, несправедлив к нему. В защиту Моисея можно было бы 
заметить, что израильтяне сами не хотели войти в Ханаан. 
Однако хотелось ли им выходить даже из самого Египта?

Фараон приблизился, и сыны Израилевы оглянулись, 
и вот, египтяне идут за ними; и весьма устрашились 
и возопили сыны Израилевы к Господу, и сказали 
Мои сею: «Разве нет гробов в Египте, что ты привёл нас 
умирать в пустыню?.. Не это ли самое говорили мы тебе 



114

Спасительная жизнь Христа

в Египте, сказав: оставь нас, пусть мы будем работать 
на египтян? Ибо лучше быть нам в рабстве у египтян, 
нежели умереть в пустыне» (Исх. 14:10–12).

Сомнений нет: они не хотели выходить из Египта! 
Но, несмотря на все возражения, Моисей вывел изра-
ильтян оттуда. Будь на то их воля, сами бы они не тро-
нулись с места: «Оставь нас, пусть мы будем работать на 
египтян». Моисей нашёл какие-то слова, чтобы убедить 
свой народ выйти из Египта, но не знал, к сожалению, 
как вдохновить их войти в землю обетованную.

Почему человек, способный вывести своих сопле-
менников, даже вопреки их воле, оказался не в состоянии 
привести их туда, куда вёл? С подобной проблемой стал-
киваются многие христиане, когда в труде благовестия 
они добиваются некоторого успеха, но на поверку боль-
шинство обращённых ими людей оказываются духовно 
неукреплёнными. 

Решению этой проблемы и посвящена наша книга.
Простите меня, если я показался вам излишне строг 

в оценке Моисея. Поверьте, я питаю величайшее уваже-
ние к этому великому Господнему служителю. В силу 
высочайшего авторитета, которым пользовался Моисей 
у Бога, он был назван в числе тех, кто беседовал с Иису-
сом Христом на горе Преображения. Тогда Моисей на-
конец был допущен в страну обетованную.

Я верю, что Бог преднамеренно избрал этого до-
стойного мужа, чтобы через него преподать нам очень 
важный урок, который заключается в том, что любой из 
нас может не получить оправдания.

Бог недвусмысленно даёт нам понять, что ника-
ким уровнем человеческого совершенства не заменить 



Человек, умерший слишком рано

Его возлюбленного Сына. Моисей сделал всё, что мог. 
Но в этом, увы, и заключалась его ошибка. Ведь Бог 
хотел Сам сделать всё и дать людям то, что может дать 
только живая Скала.

Скалу, которую Бог ударил однажды, да не ударяет 
больше ни один из живущих на земле! Иначе и он уйдёт 
из жизни слишком рано. Если Бог повелевает говорить – 
говори! Всё остальное Он сделает Сам.

«Вот дело Божие: чтобы вы веровали в Того, Кого 
Он послал» (Ин. 6:29).

«Придите, воспоём Господу, воскликнем Богу – твер-
дыне спасения нашего! Предстанем лицу Его со славо-
словием, в песнях воскликнем Ему. Ибо Господь есть Бог 
великий и Царь великий над всеми богами» (Пс. 94:1–3). 





117

Человек с мечом

Отличительной особенностью истины является её 
неизменность. Перед лицом любого известного 

и неизвестного факта истина остаётся незыблемой. Она 
окончательна и абсолютна. Обстоятельства не могут 
изменить её. Если обстоятельства вынудят вас пересмо-
треть предыдущие выводы и в свете новой информации 
изменить свои убеждения, это не означает, что изме-
нилась истина. Это скорее говорит о том, что вы её не 
знали, но в силу изменившихся обстоятельств и новой 
информации вынуждены её признать.

Молясь Небесному Отцу о верующих в Него, Иисус 
Христос сказал: «Освяти их истиною Твоею! Слово Твоё 
есть истина» (Ин. 17:17). Истина – это не теория, а ос-
новной принцип жизни. Освящение же есть не что иное, 
как этот принцип в действии, сама истина в действии. 

Совершенство Богочеловека Иисуса Христа состояло 
в том, что Он являлся воплощённой Истиной, её конеч-
ным выражением.

Истина, которой следует человеческое сердце, отож-
дествляет верующего человека с Иисусом Христом. 
Он ска   зал: «Всякий, кто от истины, слушает голос Мой» 
(Ин. 18:37). «Если пребудете в слове Моём, то вы истинно 
Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас 
свободными» (Ин. 8:31–32). Духовная зрелость наступает 

11



118

Спасительная жизнь Христа

тогда, когда человек обращается к истине, т. е. к изна-
чальным принципам, которые никогда не изменяются.

Нам может не хватать их, мы можем расстаться с ни-
ми или неверно истолковывать, но принципы Божьи 
никогда не меняются. Богу не нужны новые способы 
и методы. Он использует все возможные из них. Средства 
для Него не имеют особого значения. Всё, что делается 
в угоду Ему, независимо от средств, является возвраще-
нием к изначальным принципам.

Вот почему в истории Церкви каждое духовное про-
буждение и каждое Божье действие были следствием 
возвращения к основным библейским истинам, а каждое 
настоящее духовное пробуждение, в свою очередь, по-
рождало христиан, любящих Библию.

Вот один из основных уроков, вытекающих из Книги 
Иисуса Навина: «Всякое место, на которое ступят стопы 
ног ваших, Я даю вам, как Я сказал Моисею» (Нав. 1:3).

Прошло сорок лет с тех пор, как Бог вывел израиль-
тян из Египта. Умер Моисей. Но Божий замысел не из-
менился. «Он ли скажет и не сделает? Будет говорить и не 
исполнит?» (Чис. 23:19). Принцип, который применил 
Бог при выходе Его народа из Египта, был тем же, какой 
Он намерен был применить при его вхождении в Ханаан. 
Господь лишь ожидал человека, который возвратится 
к этим истокам. «Как Я был с Моисеем (при выходе из 
Египта. – И. Т.), так буду и с тобой (при вхождении в Ха-
наан. – И. Т.)». Господь повелевает Иисусу Навину (и это 
ответ на любое «почему»): «Будь твёрд и мужествен, не 
страшись и не ужасайся; ибо с тобой Господь, Бог твой, 
везде, куда ни пойдёшь». (И это также ответ на любое 
«как».) В этом и состоит смысл духовной деятельности. 



119

Человек с мечом

Почему? Потому что велел Бог. Как это сделать? Бог 
пребывает со мной! 

Вот этот принцип, который явил в жизни Сам Иисус 
Христос: «Ибо Я всегда делаю то, что Ему угодно». То есть, 
что бы Христос ни совершил, в любой момент Он мог 
сказать: «Отец повелел Мне!» И при этом добавить: «По-
славший Меня – со Мной; Отец не оставил Меня одно-
го» (Ин. 8:29). Другими словами: «Кто повелел Мне, Тот 
ныне со Мной». 

«И дал Иисус повеление надзирателям народа и ска-
зал: „Пройдите по стану и дайте повеление народу, 
и скажите: ‚Заготовляйте себе пищу для пути, потому 
что спустя три дня вы пойдёте за Иордан этот, дабы 
прийти взять землю, которую Господь, Бог отцов ва-
ших, даёт вам в наследие‘“» (Нав. 1:10–11). Кто-то из 
современников Моисея, услышав эти слова, мог бы 
с негодованием возразить: «Неужели этот выскочка за 
три дня хочет сделать то, что мы не смогли совершить 
за сорок лет?» Но объяснение этому, кстати, довольно 
простое. Иисус Навин ничего и не пытался сделать. 
Он лишь возвратился к изначальным Божьим прин-
ципам. 

А Моисей – пытался. Он дал им закон, но не дал зем-
лю. Иисус Навин же доверился Богу и дал израильтянам 
землю, где можно было применить закон.

И уже на третий день, рано утром, они вошли в Ха-
наан!

Говорит ли вам это о чём-нибудь? Что случилось 
рано утром на третий день? Иисус Христос воскрес из 
мёртвых! Вот в чём смысл Ханаана – в познании силы 
Его воскресения!



120

Спасительная жизнь Христа

Итак, мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, 
как Христос воскрес из мёртвых славою Отца, так и нам 
ходить в обновлённой жизни. Ибо если мы соединены 
с Ним подобием смерти Его, то должны быть соединены 
и подобием воскресения (Рим. 6:4–5).

Итак, если вы воскресли со Христом, то ищите горне-
го, где Христос сидит одесную Бога... Ибо вы умерли, 
и жизнь ваша сокрыта со Христом в Боге (Кол. 3:1, 3).

...Чтобы познать Его, и силу воскресения Его... чтобы 
достигнуть воскресения мёртвых (Флп. 3:10–11).

Вновь и вновь мы убеждаемся, что Ханаан – это не 
что иное, как земная радость христиан о воскресении 
Иисуса Христа.

Помня о том, что из двенадцати отправленных Мои-
сеем соглядатаев десять не принесли пользы, а лишь 
расслабили сердца людей (см. Втор. 1:28), Иисус Навин 
послал только двух мужей, сказав им: «Пойдите, осмот-
рите землю и Иерихон» (Нав. 2:1).

Об этом стало известно царю иерихонскому, слуги 
которого работали с завидной расторопностью, и если 
бы не помощь блудницы Раав, соглядатаев бы поймали. 
Однако она спрятала их «в снопах льна, разложенных 
у неё на кровле», а преследователей направила по лож-
ному следу.

Именно от этой женщины соглядатаи узнали по-
трясающую новость.

И сказала им: «Я знаю, что Господь отдал землю эту вам, 
ибо вы навели на нас ужас, и все жители земли этой 
пришли от вас в робость; ибо мы слышали, как Господь 
Бог иссушил перед вами воду Чермного моря, когда 



121

Человек с мечом

вы шли из Египта, и как поступили вы с двумя царями 
аморрейскими за Иорданом, с Сигоном и Огом, которых 
вы истребили. Когда мы услышали об этом, ослабело 
сердце наше, и ни в ком из нас не стало духа против вас; 
ибо Господь, Бог ваш, есть Бог на небе вверху и на земле 
внизу» (Нав. 2:9–11). 

Неожиданно для себя соглядатаи сделали удивитель-
ное открытие: оказывается, уже сорок лет жители Хана-
ана представляли собой духовно сломленного врага! Они 
мысленно сдались израильтянам, как только узнали, что 
Бог разверз перед ними воды Красного моря. Их сердца 
ослабели, и ни в ком из них не осталось воинственного 
духа. Они убедились в том, что Бог Израиля есть Господь 
на небе и на земле, что Он способен вывести народ из 
рабства и привести его в землю обетованную. Единствен-
ный вопрос, который их смущал: почему израильтянам 
понадобилось столько лет, чтобы получить давно обе-
щанное им Богом.

Соглядатаи обнаружили, что в течение сорока лет 
Израиль вёл битву, исход которой был давно предрешён, 
и им следовало лишь войти в Ханаан и отпраздновать 
победу.

Вы тоже сделаете подобное открытие, когда верою 
примете изначальные Божьи принципы. Вы увидите, 
что в течение десяти – пятидесяти последних лет вы об-
крадывали себя, лишаясь той победы, которую завоевал 
Христос около двух тысяч лет назад, когда, восстав из 
мёртвых, вошёл в ваше сердце, чтобы жить в нём. 

И вот оба соглядатая поспешили назад к Иисусу 
Навину, чтобы рассказать ему потрясающую новость. 
«И сказали Иисусу: „Господь предал всю землю эту 



122

Спасительная жизнь Христа

в руки наши, и все жители земли в страхе от нас“ …То  гда 
Господь сказал Иисусу: „В этот день Я начну прослав-
лять тебя перед очами всех сынов Израиля, дабы они 
узнали, что, как Я был с Моисеем, так буду и с тобой“» 
(Нав. 2:24; 3:7).

Иисус Навин распорядился созвать к нему весь на-
род. Он хотел, чтобы все знали, что началась новая эпоха 
в истории Израиля и что с прошлой жизнью навсегда 
покончено.

В словах Иисуса Навина звучало торжество победы, 
и его вера передалась всем. «И сказал Иисус: „Из этого 
узнаете, что среди вас есть Бог живой, Который прогонит 
от вас хананеев... Вот, ковчег завета Господа всей земли 
пойдёт перед вами через Иордан“» (Нав. 3:10–11). 

Иными словами, Иисус сказал: «Вы прожили сорок 
лет в пустыне, словно Бог был мёртв. Отныне вы будете 
жить, зная, что Он жив!»

Многие христиане живут так, словно Бог мёртв, 
не обращая внимания на то, о чём сами говорят, поют 
и мо   лятся. Поэтому перво степенная задача для Церкви 
Иисуса Христа – заново осознать, что Он жив!

Предположим, что наш Господь умрёт (будет рас-
пят) сегодня. Скажется ли это на вашей христианской 
жизни завтра? Изменится ли что-нибудь в вашем дове-
рии к Нему в повседневных заботах и в христианском 
труде? Повлечёт ли это хотя бы какие-то изменения 
в служении, или всё останется по-прежнему? Узнают 
ли об этом окружающие люди, если им не скажут? Или 
колесо церковной жизни будет привычно вращаться, 
как и прежде: рядовые члены церкви – в общих рядах, 
пастор – на кафедре, и все участвуют в материальном 



123

Человек с мечом

служении на нужды храма. Если это так, то им ещё ни-
кто не сказал, что наш Господь умер.

Давайте посмотрим правде в глаза и признаемся, что 
в деятельности наших церквей, миссионерских обществ 
и христианских организаций так мало истинной веры 
и так много рутины, что если бы Господь умер сегодня, 
очень немногие из них отвлеклись бы от своих при-
вычных дел.

Свидетельств этому более чем достаточно. Можно 
вспомнить христианских подвижников в разные вре-
мена. Их духовные начинания из-за церковного фор-
мализма нередко позднее выхолащивались, так что 
в них оставалось мало живого. Во многих церквах люди 
к Богу больше не обращаются, но эти церкви живут, как 
и прежде. Точнее, они продолжают функционировать, 
но не жить. О них, как о Сардийской церкви, Бог гово-
рит: «Знаю твои дела; ты носишь имя, будто жив, но ты 
мёртв» (Откр. 3:1). 

Под руководством Иисуса Навина израильтяне с этим 
покончили. Теперь они знали, что с ними живой Бог, 
и радовались этому.

«Когда увидите ковчег завета Господа, Бога вашего, 
и священников левитов, несущих его, то и вы двиньтесь 
с места своего и идите за ним. Впрочем, расстояние меж-
ду вами и им должно быть до двух тысяч локтей мерой; 
не подходите к нему близко, чтобы знать вам путь, по 
которому идти; ибо вы не ходили этим путём ни вчера, 
ни третьего дня» (Нав. 3:3–4). Не будем останавливаться 
на этом подробно. Отметим лишь, что сам ковчег оли-
цетворял собой завет Бога с сынами Израиля, а его со-
держимое символизировало духовные аспекты их веры. 



124

Спасительная жизнь Христа

Ковчег всегда несли впереди на некотором расстоянии 
от колонны израильтян.

Какой полезный урок мы можем извлечь из этого! 
Божий народ должен был идти за ковчегом, выдерживая 
дистанцию, чтобы знать путь и держаться его во всякое 
время. Если бы люди окружили ковчег, то образовавшая-
ся толпа не знала бы, в каком направлении идти. Это 
породило бы неразбериху и бесконечные споры.

Израильтяне должны были уступить место Богу для 
Его деяний во времени и пространстве. Им не следова-
ло толпиться, но нужно было держаться на расстоянии. 
В Библии описывается немало трагических ошибок, 
совершённых достойными людьми, поступившими по-
спешно при каких-то обстоятельствах.

Научитесь уступать место Богу, пусть Он действу-
ет! Учитесь смирению, сознавая, что Он – Бог. Никакой 
паники! Если вы полностью доверили свои заботы Ему, 
вам не о чём беспокоиться. «Предай Господу путь твой 
и уповай на Него, и Он совершит... Покорись Господу 
и надейся на Него» (Пс. 36:5, 7).

Бог знает путь. Вспомним, что сказал Он Иисусу На-
вину: «Всякое место, на которое ступят стопы ног ваших, 
Я даю вам». То есть необходимо было верою сделать не-
кий шаг. «Никто не устоит перед тобой во все дни жизни 
твоей». То есть верующему человеку необходимо было 
жить в уповании каждый день. Итак: по одному шагу 
с Господом – каждый день. Вот образец жизни для хрис -
тианина! 

Спешка ведёт к гибели, «ибо вы не ходили этим 
путём ни вчера, ни третьего дня». Вряд ли это относи-
лось к израильтянам в их странствовании по пустыне, 



125

Человек с мечом

поскольку они ходили по ней кругами. Им там уже была 
знакома каждая песчинка, каждое растение. Но теперь 
впереди их ждала иная жизнь. Предстояло освоение но-
вой страны, новых земель, на каждом шагу их ожидали 
открытия.

Некоторые «пустынные христиане» возмущаются, 
если им говорить, что в человеке живёт воскресший Хрис  -
тос, и яростно негодуют, если высказать предположение, 
что они никогда ничего подобного не испытывали. 

«Не хотите ли вы сказать, – говорят они, – что после 
сорока лет я всё ещё не знаю, как жить христианской 
жизнью?» И выходят из себя, повторяя одно и то же. Если 
вы им что-то возразите, то дискуссия пойдёт по кругу, 
а результат будет нулевым. 

«И народ переходил против Иерихона; священники 
же, нёсшие ковчег завета Господнего, стояли на суше 
среди Иордана твёрдою ногою. Все сыны Израилевы 
переходили по суше, доколе весь народ не перешёл че-
рез Иордан» (Нав. 3:17). Они наконец-то вошли в землю 
обетованную!

Иисус Навин призвал двенадцать человек, по одно-
му из каждого колена, и приказал со дна Иордана, где 
неподвижно стояли священ ники, взять по камню и по-
ложить их там, где они собирались ночевать в ту ночь. 
«И сказал сынам Израилевым: „Когда спросят в после-
дующее время сыны ваши отцов своих: ‚Что значат эти 
камни?‘ – скажите сынам вашим: ‚Израиль перешёл через 
Иордан этот по суше‘“» (Нав. 4:21–22).

Эти камни должны были напоминать израильтя-
нам о Божьей истине, к которой они возвратились. Ведь 
как Бог разверз воды Красного моря, так Он поступил 



126

Спасительная жизнь Христа

и с во  дами Иордана, «дабы все народы земли познали, 
что рука Господа сильна» (Нав. 4:24).

Каким образом израильтяне перешли море? Они 
погрузили ноги в воду и стояли неподвижно. Почему? 
Потому что так велел им Бог. И что тогда произошло? 
Бог разделил воды, и сыны Израилевы прошли посуху 
на другой берег. Почему это стало возможным? Потому 
что так сказал Бог.

Каким образом израильтяне перешли Иордан? Они 
погрузили ноги в воду и стояли неподвижно. Почему? 
Потому что так велел им Бог. И что тогда произошло? 
Бог разделил воды, и сыны Израилевы прошли посуху 
на другой берег. Почему это стало возможным? Потому 
что так сказал Бог.

Трудней ли было войти в Ханаан, чем выйти из 
Египта? Ничуть! Войти в обетованную землю было столь 
же просто, как и выйти из Египта. Но сколько потребо-
валось времени, чтобы им понять эту истину? Сорок 
лет!

«Поэтому, как вы приняли Христа Иисуса, Господа, 
так и ходите в Нём» (Кол. 2:6). А как, спросите вы, ходить 
в Иисусе Христе? Так же, как вы приняли Его. А как вы 
Его приняли? Верою. Поэтому и ходить в Нём нужно 
тоже верою. Неужели это трудно уразуметь?

Как вы научились благодарить Господа за Его смерть, 
так научитесь и благодарить за жизнь, смиренно прини-
мая то, что Он живёт в вас, как вы приняли истину, что 
Он умер за вас. Разве это трудно? Сколько у вас ушло 
времени, чтобы осознать это?

Помните, что Христос не придаёт вам сил, Он Сам – 
сила ваша. Он не даёт вам победу, Он – ваша победа. 



127

Человек с мечом

Хрис тос не может быть вашей жизнью, не став всем, в чём 
вы нуждаетесь, «ибо в Нём обитает вся полнота Божества 
телесно, и вы имеете полноту в Нём» (Кол. 2:9–10). 

Поэтому положитесь на истину и не беспокойтесь 
ни о чём другом. 

«И стояли сыны Израилевы станом в Галгале, и со-
вершили Пасху в четырнадцатый день месяца вечером 
на равнинах иерихон ских; и на другой день Пасхи стали 
есть из произведений земли этой, опресноки и сушёные 
зёрна в самый тот день» (Нав. 5:10–11). Итак, впервые 
за сорок лет у них были все основания вспомнить и от-
метить в земле обетованной «день исшествия своего из 
земли египетской», поскольку в тот день Бог снял с них 
«посрамление египетское». 

Впервые люди стали наслаждаться тем, ради чего 
получили искупление, и спасение для них обрело смысл.

«Иисус, находясь близ Иерихона, взглянул и видит: 
и вот, стоит перед ним человек, и в руке его обнажённый 
меч. Иисус подошёл к нему и сказал ему: „Наш ли ты или 
из неприятелей наших?“» (Нав. 5:13).

Иисус тогда отправился осматривать стены Иерихо-
на, чтобы разработать план своей первой военной опера-
ции, как вдруг странным образом ощутил присутствие 
Человека, держащего в руке меч, и, обратившись к Не-
му, спросил: «Наш ли ты или из неприятелей наших?» 
Человек ответил: «Нет, Я вождь воинства Господнего. 
Не затем пришёл Я, чтобы занять чью-либо сторону, 
а чтобы взять всё на Себя!» 

Так и вы не стройте никаких планов в надежде, что 
Бог окажется на вашей стороне. Иерихон для вас больше 
не проблема. Оставьте это на Него, Человека с мечом.



Спасительная жизнь Христа

«Иисус пал лицом своим на землю и поклонился 
и сказал ему: „Что господин мой скажет рабу своему?“ 
Вождь воинства Господнего сказал Иисусу: „Сними 
обувь твою с ног твоих, ибо место, на котором ты стоишь, 
свято“. Иисус так и сделал» (Нав. 5:14–15). Он знал, что 
стоял перед Богом, Который явился когда-то Моисею 
в пылающем кусте. Принципы не изменились, потому 
что Бог неизменен. Просто Иисусу предстояло заново 
познать то, о чём забыл Моисей.

Итак, Бог не становится на чью-то сторону. Он всё 
берёт на Себя, включая битву за Иерихон.

Готовы ли вы к этому?



129

Победа и призвание

Иисус Христос обладает полнотой истины. Он – всё, 
что мы должны знать о Боге, и всё, что должны 

знать о человеке. Жизнь в Ханаане является образом 
благословения, которое мы обрели благодаря тому, что 
Господь пребывает в нас. И лучшее, что мы можем сде-
лать после окончания чтения данной книги, – это вновь 
устремить свой взор на Того, Чья совершенная человеч-
ность находится в полной гармонии с Его совершенной 
божественностью. 

Иисус, зная, что Отец всё отдал в руки Его и что Он от 
Бога исшёл и к Богу отходит, встал с вечери, снял с Себя 
верхнюю одежду и, взяв полотенце, препоясался. По-
том влил воды в умывальницу и начал умывать ноги 
ученикам и отирать полотенцем, которым был препо-
ясан (Ин. 13:3–5). 

Иисус Христос знал, что Отец отдал всё в Его руки, 
что все неиссякаемые источники благодати собраны 
в Нём. Это первое, на что я хотел бы обратить ваше вни-
мание, потому что, хотя Иисус и был изначально с Богом, 
Сам является Богом и, как написано, всё было Им сотво-
рено, но когда Он пришёл на землю, всё-таки стал Чело-
веком в полном смысле этого слова. Он стал тем Челове-
ком, каким Бог хотел видеть людей, и вёл Себя так, как 
Бог хотел, чтобы вёл себя человек, находясь в постоянной 

12



130

Спасительная жизнь Христа

близости с Отцом. То есть находясь в таких отношениях, 
которые Бог всегда хотел иметь с человеком.

Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением 
быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв 
образ раба, сделавшись подобным людям и по виду 
став как человек; смирил Себя, быв послушным даже 
до смерти, и смерти крестной (Флп. 2:6–8). 

Мы ещё остановимся на этом подробней, но сейчас 
я хочу подчеркнуть, что во всех Своих деяниях, в каждом 
слове и решении Иисус Христос поступал как человек, 
хотя Он был Богом. Он знал, что в Своём совершен стве, 
будучи Человеком, Он наделён был Отцом всем тем, что 
Бог хотел видеть в людях. Абсолютно всем! И вот со-
вершенный Человек испытывает великую потребность 
в постоянной помощи свыше.

Иными словами, бесконечные благодеяния Бога 
доступны человеку, который ищет их и готов принять. 
Иисус Христос как раз и был таким Человеком. Иисус 
всецело полагался на Отца, поэтому Ему было доступ-
но всё, и Он Сам был доступен для Бога. Абсолютное 
единение. Вот тот принцип, к которому мы ещё вер-
нёмся. 

Далее. Христос знал, что Он исшёл от Бога, вечного 
источника, и к Нему возвращался, к вечному предназна-
чению. Иисус пришёл от Бога и ушёл к Нему. «Ибо Сам 
Отец любит вас, потому что вы возлюбили Меня и уве-
ровали, что Я исшёл от Бога. Я исшёл от Отца и пришёл 
в мир; и опять оставляю мир и иду к Отцу» (Ин. 16:27–28). 
От Отца к Отцу – тридцать три года жизни на земле. 
Это был период с вечностью по одну сторону и с вечно-
стью по другую. И в середине – отрезок времени всего 



131

Победа и призвание

в тридцать три года. Он исшёл от Отца в прошлом, чтобы 
уйти к Нему навечно в будущем. И в течение тридцати 
трёх лет Христос был совершенным Человеком. И Он 
знал, что Отец отдал всё в Его руки, что Он исшёл от 
Бога, чтобы уйти к Нему вновь.

Кому-то, возможно, покажется, что в этом месте 
должно было произойти какое-то грандиозное событие, 
а вместо этого мы узнаём, что Он «встал с вечери, снял 
с Себя верхнюю одежду и, взяв полотенце, препоясался... 
влил воды в умывальницу и начал умывать ноги уче-
никам». Со всеми Своими божественными атрибутами, 
Альфа и Омега, Он мыл ноги ученикам, умалившись так, 
что они ощутили даже некоторое превосходство.

Разве Ему нужны были все источники благодати, 
чтобы умыть ноги ученикам? Представьте себе только: 
Бог на коленях!

Христос здесь продемонстрировал принцип, кото-
рый заключается в том, что не природа вашего поступка, 
а его источник определяет настоящую духовность. За-
метьте: не природа, а источник.

В жизни Иисуса Христа не было ни единого мгнове-
ния, не исполненного духовного значения, ибо Он ни-
чего не говорил и не делал без небесного источ ника. Вся 
жизнь Христа являла собой деяния Отца в Сыне и через 
Сына. Его земная жизнь – это тридцать три года откры-
тости Отцу, чтобы в Сыне и через Сына осуществился 
план, предначертанный в предвечном совете Святой 
Троицы ещё до создания мира.

Почему Отец отдал всё в руки Сына? Потому что 
Христос был всецело Человеком, потому что Он был 
полностью открыт для Отца. Впервые с тех пор, как 



132

Спасительная жизнь Христа

согрешил Адам, на земле появился Человек, воплотив-
ший все намерения Бога.

Какое из Его деяний было более духовным: Нагор-
ная про поведь, воскрешение Лазаря или умывание ног 
ученикам? Истина заключается в том, что ни одно из 
Его дел не было более духовным, нежели другие, ибо 
источником всего стал Отец, действовавший через Сы-
на. «Я всегда делаю то, что Ему угодно» (Ин. 8:29). По-
этому духовность в человеке – это его открытость Богу 
для Его деяний, и форма здесь не имеет значения. Если 
вам нравится совершать труды, угодные Богу, делайте 
их так, как считаете нужным.

Давайте рассмотрим два отрывка из Послания к ев-
реям, которые на первый взгляд могут показаться стран-
ными. «Но видим, что за претерпение смерти увенчан 
славой и честью Иисус, Который ненадолго был умалён 
перед ангелами, чтобы Ему, по благодати Божией, вку-
сить смерть за всех. Ибо надлежало, чтобы Тот, для Ко-
торого всё и от Которого всё, приводящего многих сынов 
в славу, Вождя спасения их, усовершил через страдания» 
(Евр. 2:9–10). Итак, необходимо было Богу Отцу сделать 
Сына совершенным через страдания.

Помня об этом, обратимся ко второму отрывку: 
«Хотя Он и Сын, однако страданиями научился по-
слушанию и, усовершенный, стал для всех послушных 
Ему виновником спасения вечного» (Евр. 5:8–9). Если 
во второй главе говорится, что необходимо было Отцу 
сделать Его совершенным, то в пятой – «и, усовершен-
ный», Он стал «виновником спасения вечного». То есть 
путь к нашему спасению лежал через совершенствование 
Иисуса Христа. 



133

Победа и призвание

Заметьте, делался совершенным, чтобы стать со-
вершенным. Не кажется ли вам это несколько стран-
ным? Неужели Христос не был совершенным, чтобы 
«делаться» таковым? Разве в Нём был какой-то недоста-
ток, требовавший исправления, некое несовершенство, 
требовавшее улучшения, чтобы сделаться «для всех по-
слушных Ему виновником спасения вечного»?

Здесь задействован ещё один важный принцип. Дело 
в том, что совершенство Иисуса Христа имело двойствен-
ный характер. Библия не оставляет никаких сомнений 
относительно абсолютного совершенства Его личности. 
Священное Писание говорит нам, что «не знавшего греха 
Он (Бог) сделал для нас жертвой за грех, чтобы мы в Нём 
сделались праведными пред Богом» (2 Кор. 5:21). Перед 
общественным служением Иисуса Христа, когда Отец 
с довольством взирал на тридцать лет Его земной жизни, 
прожитой ребёнком, отроком, подмастерьем, мастером 
и учителем, Он сказал: «Это Сын Мой Возлюбленный, 
в Котором Моё благоволение» (Мф. 3:17).

Хотя Христос безупречен лично, Ему следовало стать 
совершенным в призвании. Для этого требовался дли-
тельный период послушания. Ведь, будучи Человеком, 
пусть и совершенным, Христос становился совершен-
ным в Своём призвании, когда исполнял Своё предна-
значение, ради которого Он пришёл на землю в челове-
ческом теле. Иисус демонстрировал при этом полную 
зависимость от Отца, выражавшуюся в послушании. 
Так что, будучи совершенным лично, Ему пришлось 
совершенствоваться в призвании.

Был Христос совершенным в призвании, в том пред-
назначении, ради которого воплотился и пришёл в этот 



134

Спасительная жизнь Христа

мир как младенец в Вифлеем? Будь Он в состоянии гово-
рить ещё ребёнком, смог бы Он сказать «совершилось»? 
Когда Его, двенадцатилетнего отрока, Мария обнаружила 
в храме, Иисус сказал: «Или вы не знали, что Мне должно 
быть в том, что принадлежит Отцу Моему?» (Лк. 2:49). 
Было ли это выражением совершенного призвания? 
Произнося Нагорную проповедь, воскрешая Лазаря или 
умывая ноги ученикам, был Иисус совершенным в при-
звании? Когда в Гефсиманском саду стекал «пот Его, как 
капли крови», был Он совершенным в призвании?

Христос не хвалился, когда в присутствии тех, кто 
арестовал Его, сказал Петру: «Или думаешь, что Я не могу 
теперь умолить Отца Моего, и Он представит Мне более, 
нежели двенадцать легионов ангелов?» (Мф. 26:53). А если 
бы Иисус и в самом деле попросил Отца, и Тот выделил 
Ему двенадцать легионов ангелов, чтобы Христос таким 
образом избежал распятия, был бы Он совершенным 
в Своём призвании? Конечно нет. Тогда мы с вами были 
бы самыми несчастными людьми, так как лишились бы 
основания для спасения, отвечавшего вечным и строгим 
требованиям Божьей святости. Но о Нём сказано, что Он 
держал лицо Своё, как кремень, «не закрывал его от по-
руганий и оплевания» (Ис. 50:6), был «послушным даже 
до смерти, и смерти крестной» (Флп. 2:8).

Иисус полностью смирился, чтобы исполнить Своё 
предназначение от Отца. Когда Христос страдал на крес-
те, небо и земля были окутаны мраком в течение трёх 
часов. И прежде чем голова Иисуса безжизненно повисла, 
Он произнёс слово, которое разнеслось по всему Иеру-
салиму и в котором чувствовалось торжество победы: 
«Совер шилось!» И в этот миг, будучи совершенным по 



135

Победа и призвание

Своему естеству, Иисус стал совершенным и в Своём при-
звании и сделался «для всех послушных Ему виновником 
спасения вечного». Такова природа Его победы и победы 
всего христианства. Исполнение Боже ственного предна-
значения через Человека, всецело открытого для Бога.

Христос жил победной жизнью не только в силу 
того, что не знал греха, т. е. не лгал, не прелюбодейство-
вал, не завидовал, – не такова была природа Его победы. 
Если бы в этом заключалась суть Его победы и критерий 
Его праведности, Он оставался бы на небе. Природа Его 
победы состояла в том, что как Человек Он полностью 
соответствовал тому божественному замыслу, ради ко-
торого пришёл на землю. Иисус не творил неправды, 
Он во всём поступал праведно. Его полная открытость 
позволяла Отцу через Сына, в человеческом облике, 
совершить всё то, что было решено между Ними ещё 
прежде сотворения мира. 

Голос призвания вздыхает: «...То, что обо Мне, при-
ходит к концу» (Лк. 22:37), а голос победы возглашает: 
«Совершилось!» (Ин. 19:30).

Хочу обратить ваше внимание на то, как Иисус 
Христос открывался для Отца: «Поэтому Христос, вхо-
дя в мир, говорит: „Жертвы и приношения Ты не вос-
хотел, но тело уготовал Мне. Всесожжения и жертвы за 
грех неугодны Тебе. Тогда Я сказал: ‚Вот иду, – в свитке 
книжном написано обо Мне, – исполнить волю Твою, 
Боже‘“» (Евр. 10:5–7). Как само искупление было пред-
сказано пророками и записано под действием Святого 
Духа «в свитке книжном», т. е. в Писаниях Ветхого За-
вета, так и теперь Иисус Христос – Живое Слово – об-
ращается к Отцу, говоря: «Тело, приготов ленное Мне 



136

Спасительная жизнь Христа

Тобой, Я ныне отдал Тебе, чтобы всё, что написано обо 
Мне „в свитке книжном“, исполнилось». 

Под приношением тела следует понимать общую 
жертву Его человеческого естества, во всей полноте: 
духа, души и тела в безоговорочной преданности Отцу.

Возникает вопрос: каким образом Христос предал 
Своё тело Отцу, чтобы Отец в Сыне и через Сына осу-
ществил всё, о чём написано в Писании? 

Ответ на этот вопрос мы находим в Послании к ев-
реям: «Тем более кровь Христа, Который Духом Святым 
принёс Себя, непорочного, Богу, очистит совесть нашу 
от мёртвых дел, для служения Богу живому и истинно-
му!» (Евр. 9:14). То есть Сын, будучи Человеком, предал 
Себя Отцу как Богу через Святого Духа, а Отец, будучи 
Богом, отдал Себя Сыну как Человеку – также через 
Святого Духа, через Которого Он действовал и жил. По-
этому каждый Его шаг, каждое слово, каждый поступок 
и всё Его естество являлись выражением Отца (как Бога) 
в Сыне (как в Человеке) через Святого Духа.

Сказанное выше Иисус пояснил так: «Разве ты не 
веришь, что Я в Отце и Отец во Мне? Слова, которые 
говорю Я вам, говорю не от Себя; Отец, пребывающий 
во Мне, Он творит дела» (Ин. 14:10). То есть Христос 
сказал: «Я отдал тело Моё Отцу, Который во Мне, дабы 
Ему творить дела Свои в теле Моём. И Отец Мой тво-
рит дела эти Духом Святым, через Которого пребывает 
во Мне и через Которого Я принёс Себя непорочным 
и безупречным Отцу Моему». Таким образом, всё земное 
служение Христа (как Человека) являлось делом Отца 
в Сыне через Святого Духа, через Которого тело Христа 
принадлежало Отцу.



137

Победа и призвание

От Отца – через Отца – к Отцу! Такова была жизнь 
Иисуса Христа на земле, от Вифлеема до горы Елеон-
ской. Задача Христа (как Человека) состояла в том, чтобы 
прий ти на землю. Задача Отца (как Бога) – чтобы тво-
рить. О Своих взаимоотношениях с Отцом Иисус мог 
бы сказать: «Я пришёл – Он творит! Что делаю Я, то со-
вершает Отец Мой. Что говорю Я, то произносит Отец 
Мой. Я и Отец – едины!» Иисус сказал ему: «Столько 
времени Я с вами, и ты не знаешь Меня, Филипп? Видев-
ший Меня видел Отца. Как же ты говоришь: „Покажи 
нам Отца“?..» (Ин. 14:9).

Что же говорит Библия о наших взаимоотношениях 
с Иисусом? Вновь и вновь звучат слова Христа о том, 
чтобы мы стремились к единению с Ним, как Он един 
с Отцом. Как Его направлял Отец, так и Он направляет 
нас: «Как послал Меня живой Отец и Я живу Отцом, так 
и едящий Меня жить будет Мной» (Ин. 6:57). Итак, какой 
бы стороны во взаимоотношениях Христа с Небесным 
Отцом мы ни коснулись, это неизбежно должно стать 
важнейшим примером в наших взаимоотношениях 
с Ним. И это не должно удивлять вас.

Обратимся теперь к Посланию к римлянам: «Ибо 
всё из Него, Им и к Нему. Ему слава во веки. Аминь» 
(11:36). И вновь: От Него, через Него и к Нему! Но та-
кими же, в сущности, были и отношения между Сыном 
(как Человеком) и Отцом (как Богом): от Отца – через 
Отца – к Отцу! 

Позвольте задать вопрос. Вы имеете жизнь вечную? 
Вы скажете: «Да, благодарение Богу!» Что ж, отлично! 
Но что такое жизнь вечная? Вы можете дать исчерпы-
вающий ответ?



138

Спасительная жизнь Христа

Может быть, вечная жизнь – это место, куда вы 
перейдёте после смерти? А может быть, это только не-
кое внутреннее ощущение? Если бы вы задали данный 
вопрос членам церкви, ученикам Библейских курсов или 
воскресной школы, вас удивили бы их странные ответы.

Так что же такое вечная жизнь? Когда она начинает-
ся? Как-то проповедуя в небольшой церкви при больни-
це, я заметил на стене мемориальную табличку в память 
об одном из прежних капел ланов. Рядом с датой смер-
ти была надпись: «Он перешёл в жизнь вечную». Если 
он был христианином, разве это верно? Разве вечная 
жизнь начинается с физической смерти? Нет конечно! 
«Свидетельство это состоит в том, что Бог даровал нам 
жизнь вечную, и эта жизнь в Сыне Его. Имеющий Сына 
(Божьего) имеет жизнь; не имеющий Сына Божьего не 
имеет жизни» (1 Ин. 5:11–12).

Иисус Христос и вечная жизнь – это синонимы. По   -
этому вечная жизнь есть не что иное, как Сам Иисус Хрис-
тос, о Котором написано: «В Нём была жизнь, и жизнь 
была свет людей» (Ин. 1:4). Если вы обладаете вечной 
жизнью, то имеете Сына, Иисуса Христа, прямо сейчас! 
Он сказал: «Я – путь, и истина, и жизнь» (Ин. 14:6).

Вечная жизнь – это не какое-то особое внутреннее 
переживание и не конечная цель, к которой вы придёте 
после смерти. Если вы рождены свыше, то вечная жизнь 
уже проявляется во всём вашем естестве и во всех ваших 
трудах. Так откуда же исходит эта жизнь? От Него! Гос-
подь наш есть жизнь!

Знаете ли вы, когда родились? В день, когда в вас 
отобразился Христос (см. Гал. 4:19), т. е. когда Он вошёл 
в ваше сердце, чтобы жить там Духом Святым, чтобы 



139

Победа и призвание

тело ваше стало «храмом живущего в вас Святого Духа, 
Которого имеете от Бога». Таким образом, вы оказались 
частью святого храма, который апостол Павел называл 
жилищем Божьим (см. Еф. 2:22). Итак, если вы обладаете 
жизнью вечной, то имеете Христа и ваша жизнь – от Него.

Куда устремлена эта жизнь? Допустим, вы сегодня 
умрёте. Что в результате произойдёт? В Библии ска-
зано, что вы выйдете из тела и водворитесь у Господа 
(см. 2 Кор. 5:8). Вы уйдёте к Тому, Чья воскресшая жизнь 
является частью вашего естества, исполненного Святым 
Духом, исходящим от Него. 

Когда Господь снова явится, что может произойти 
и сегодня, то мы, живущие, «не опередим умерших», 
а «вместе с ними восхищены будем на облаках для 
встречи с Господом в воздухе». В этом случае мы уйдём 
к Тому, Чьей воскресшей жизнью уже сейчас наслажда-
емся. Итак, дремлете ли вы во Христе или бодрствуете, 
та вечная жизнь, которую вы имеете сегодня, исходит от 
Него и устремлена к Нему. 

А что остаётся между вашим Вифлеемом и вашей 
горой Елеонской? Тридцать три года? Возможно. Никто 
не знает, сколько ему отпущено времени. Может быть, 
три года, или пятьдесят лет, или полтора месяца. Однако 
сколько бы ни жили вы на земле, исполненные Христом 
в Святом Духе, ваше призвание как жителя земли состо-
ит в том, чтобы Господь мог иметь Своё наследие в вас 
прямо сейчас, на пути к небу. Ваше человеческое есте-
ство должно быть открыто для Него, как Он Сам всегда 
открыт для Отца. 

Первый стих 12-й главы Послания к римлянам яв-
ляется логическим завершением аргумента, который 



140

Спасительная жизнь Христа

приводится в последнем стихе 11-й главы: «Итак, умоляю 
вас, братья, милосердием Божиим: представьте тела ваши 
в жертву живую (как делал это Он по отношению к Отцу, 
так делайте и вы теперь по отношению к Сыну. – И. Т.), 
святую, благоугодную Богу, для разумного служения 
вашего и не сообразуйтесь с веком сим (не перенимай-
те его методы, его порядок, его пути и дух. – И. Т.), но 
преобразуй тесь обновлением ума вашего, чтобы вам 
познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и со-
вершенная». Как «воля Божия, благая, угодная и совер-
шенная» была исполнена Сыном, в полной зави симости 
от Отца, так же «воля Божия, благая, угодная и совер-
шенная» может быть исполнена вами благодаря вашей 
зависимости от Сына.

Это то божественное призвание, ради которого вы 
были искуплены как Его творение, «созданное во Христе 
Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам 
исполнять» (Еф. 2:10). И это может быть использовано 
в силе и могуществе Того, Кто пребывает в вас Духом 
Святым, как однажды исполнял Он добрые дела в силе 
и могуществе Отца, пребывавшего в Нём Духом. О себе 
Он сказал: «Сын ничего не может творить Сам от Себя» 
(Ин. 5:19). А о вас: «Без Меня не можете делать ничего» 
(Ин. 15:5).

Итак, что вы в состоянии сделать без Него? Ничего. 
Стало быть, чем является весь ваш разнообразный труд 
без Него? Ничем.

Знаете ли вы, какими занятыми можно быть и при 
этом работать впустую? «Плоть (т. е. всё, что вы делаете 
без Бога. – И. Т.) не приносит никакой пользы» (Ин. 6:63). 
Поэтому существует опасность, что если кто-то не 



141

Победа и призвание

поймёт этого, то проведёт всю жизнь – даже находясь 
в христианском служении! – впустую. Безусловно, не вы 
первый и не вы последний, с кем такое может случиться, 
но именно этого следует более всего опасаться.

Таким образом, вы узнали, что жизнь рождённого 
свыше христианина исходит от Него и устремлена к Не-
му, поэтому каждый прожитый миг необходимо сверять 
по Нему, помня, что всё происходящее с вами – это жиз-
ненный путь от Него, через Него и к Нему. «Умоляю вас, 
братья, милосердием Божиим: представьте тела ваши 
в жертву живую» (Рим. 12:1).

Господь хочет использовать ваше тело, всё естество 
и личность, чтобы по мере того, как вы отдаётесь Ему 
через Святого Духа, Он мог отдавать Себя вам, чтобы всё 
ваше служение на земле было Его трудом в вас и через 
вас, чтобы каждый ваш шаг, каждое слово, каждое дей-
ствие и всё, чем вы являетесь, были отражением Христа 
в вас как в человеке.

Если, напротив, вы считаете, что не Он действует 
через вас, а вы – от Его имени, то это ведёт вас в никуда. 
Именно это имел в виду апостол Павел, когда сказал: 
«Для меня жизнь – Христос» (Флп. 1:21). Единственная 
Личность, которую Бог наделил правом жить в нас – это 
Иисус Христос. «Так и вы почитайте себя мёртвыми для 
греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе 
нашем» (Рим. 6:11).

Когда мир обратил свой взор на Иисуса Христа, он 
увидел Бога. Он услышал голос Его и увидел Его деяния. 
«Как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас» (Ин. 20:21). 
Настанет день, и мир вновь услышит Бога и увидит Его 
в действии.



Спасительная жизнь Христа

Ваша задача – быть христианином, Его задача – дей-
ствовать. 

Будьте всегда открытыми для спасительной жизни 
во Христе, наслаждайтесь полнотой Божьего присут-
ствия, наполняйтесь и насыщайтесь Самим Богом, будь-
те чувствительными к побуждению свыше – вот в чём 
ваше призвание, вот в чём ваша победа!

«Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, 
дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше этих 
сотворит; потому что Я к Отцу Моему иду. И если чего 
попросите у Отца во имя Моё, то сделаю, да прославится 
Отец в Сыне» (Ин. 14:12–13). 





Иан Томас 

жизнь
Христа

Спасительная 

Переводчик Александр Сибилев 
Редактор Константин Прохоров

Корректор Эльвира Цорн
Обложка и вёрстка Татьяны Крук

Изд. № 01.486. Подписано в печать 10.08.2020.
Тираж 7 000 экз. Заказ 09013295.

Отпечатано в типографии CPI books GmbH,  
Eberhard-Finckh-Straße 61, 89075 Ulm, Germany.





жизнь
Христа

Спасительная 

Иан Томас 

И
ан

 Т
ом

ас
  .   Спа

си
те

ль
на

я  ж
изн

ь  Хр
ис

та

СВЕТ НА ВОСТОКЕ

Иан Томас родился в Лондоне. 
Двенадцатилетним школьником 
принял в своё сердце Христа как 
Спасителя, а когда ему исполнилось 
пятнадцать, решил посвятить всю 
жизнь служению Христу. В Лон-
донском университете возглавил 
Евангельское братство и неустанно 
свидетельствовал людям о Боге – 
даже когда находился на каникулах. 
Необычайно активный, в девятнад-
цать лет он вдруг почувствовал себя 
духовно истощённым, посчитав, 
что трудился напрасно. Именно в эту пору пришло прозрение. 
Господь сказал ему: «В течение семи лет ты живёшь для Меня той 
жизнью, которой должен жить Я через тебя». В 1947 году Иан Томас, 
чьё служение известно ныне всему христианскому миру, основал 
в местечке Кэпернурей (графство Ланкашир, Англия) Миссионер-
ское общество Torchbearers («Факелоносцы»). Там же расположена 
Библейская школа и Международный центр с филиалами в Герма-
нии, Австрии, Швеции, Швейцарии, Новой Зеландии, Австралии, 
Канаде, Соединённых Штатах, Японии и других странах.


